
	
REVISTA	CANADIENSE	DE	ESTUDIOS	HISPÁNICOS	46.2	(INVIERNO	2022) 

	
IÑAKI	PÉREZ-IBÁÑEZ	
	
——————————————————————————— 

	
Causas	del	fracaso	matrimonial	en	
Los	malcasados	de	Valencia	de	
Guillén	de	Castro	
	
Este	trabajo	se	centra	en	Los	malcasados	de	Valencia,	original	obra	de	Guillén	
de	Castro	en	la	que	la	acción	dramática	empieza	donde	la	tradicional	comedia	
termina	(el	matrimonio)	y	cuya	conclusión	es	inaudita	en	el	teatro	áureo:	la	
nulidad	matrimonial	y	disolución	de	dos	parejas	de	casados.	No	es	una	crítica	
de	 la	 institución	matrimonial,	 sino	de	 las	actitudes	y	comportamientos	que	
llevan	al	fracaso	del	matrimonio.	El	donjuanismo,	los	celos,	un	deseo	sexual	
incontrolado,	 la	 pusilanimidad	 y	 la	 sed	 de	 venganza	 hacen	 que	 todos	 los	
protagonistas	sean,	en	cierta	manera,	culpables	y	responsables	de	su	destino.			
	
Palabras	 clave:	 Guillén	 de	 Castro,	 Los	 malcasados	 de	 Valencia,	 nulidad	
matrimonial,	donjuanismo,	celos	
	
This	article	examines	Los	malcasados	de	Valencia,	an	original	play	by	Guillén	
de	Castro,	in	which	the	dramatic	action	starts	where	the	typical	comedia	ends	
(marriage)	and	concludes	with	an	unheard-of	closure:	the	marital	nullity	and	
dissolution	 of	 two	 couples.	We	 propose	 an	 interpretation	 of	 the	 play,	 as	 a	
critique	not	of	matrimony,	but	rather	of	attitudes	and	behaviors	that	cause	
marriage	to	fail:	a	womanizing	personality,	jealousy,	excessive	sexual	desire,	
faintheartedness,	and	the	desire	for	revenge.	All	the	main	characters	are,	in	
one	way	or	another,	guilty	of	their	own	actions	and	the	consequences	of	those	
actions.		
	
Keywords:	Guillén	de	Castro,	Los	malcasados	de	Valencia,	marital	 nullity,	
donjuanismo,	jealousy	
	
	 	
Sorprende	que	los	cada	vez	más	numerosos	estudios	que,	de	una	forma	u	
otra,	se	fijan	en	el	matrimonio	en	la	comedia	hayan	ignorado	Los	malcasados	
de	Valencia.1	También	resultan	sorprendentes	los	extremos	entre	los	que	se	
ha	movido	la	valoración	que	han	hecho	de	esta	obra	aquellos	que	sí	le	han	
prestado	 atención.	 En	 uno	 de	 dichos	 extremos,	 nos	 encontramos	 con	
Margaret	Wilson,	quien	considera	que	el	único	interés	de	la	obra	reside	en	
el	ataque	que	se	hace	en	la	obra	del	matrimonio.2	En	el	opuesto,	se	halla	Alva	



 
 

 

436	

Vernon	Ebersole,	 quien	 considera	que	 la	 obra	 se	mueve	en	un	 territorio	
entre	la	farsa	y	la	comedia	de	enredo	amoroso	y	la	califica	como	“una	obra	
de	 efectos	 teatrales	bien	 logrados,	 la	quintaesencia	de	 todo	buen	 teatro”	
(461).	Aunque	esta	última	valoración	resulta	algo	exagerada,	me	parecen	
indudables	 los	 méritos	 de	 la	 obra:	 la	 maestría	 que	 se	 percibe	 en	 la	
versificación	 (la	 obra	 está	 escrita	 en	 su	 totalidad	 en	 redondillas);	 los	
diálogos	 ingeniosos;	 la	 capacidad	 guilleana	 para	 mantener	 la	 tensión	
dramática	y	el	interés	de	la	trama;	y,	sobre	todo,	la	originalidad	de	los	temas	
tratados	 en	 la	 misma.	 Luciano	 García	 Lorenzo	 señala	 una	 importante	
divergencia	entre	el	autor	valenciano	y	Lope	de	Vega	y	su	nueva	comedia:		
	
el	teatro	de	Guillén,	en	lo	que	a	conflicto	amoroso	se	refiere,	comienza,	generalmente,	
donde	acaba	el	de	Lope,	es	decir,	los	problemas	surgen	–	a	base	del	clásico	triángulo	
o	de	más	personajes	en	 lucha	–	cuando	se	ha	 llegado	al	matrimonio	y	no	–	como	
sucede	generalmente	en	las	obras	del	Fénix	–	en	el	camino	o	los	caminos	que	a	él	
conducen.	(29)3		
	
Siguiendo	 a	 Gabriela	 Carrión4	 debemos	 matizar	 esta	 afirmación:	 la	
presencia	del	matrimonio	al	comienzo	de	una	obra	no	es	extraña	en	el	teatro	
del	Siglo	de	Oro,	sino	en	la	comedia	de	enredo.	Las	convenciones	genéricas	
son	 clave	 a	 la	 hora	 de	 interpretar	 las	 obras	 áureas	 y,	 aunque	 estoy	 de	
acuerdo	con	Fausta	Antonucci	cuando	afirma	que	la	mayoría	del	teatro	de	
Guillén	 de	 Castro	 no	 cabe	 dentro	 de	 las	 clasificaciones	 genéricas	 hoy	
comúnmente	aceptadas	(102-07),	esta	comedia	urbana,	sí	comparte	muchas	
de	 las	 características	 de	 la	 comedia	 de	 enredo	 en	 lo	 que	 respecta	 a	 su	
construcción	dramática.	
	 En	Los	malcasados	la	tensión	dramática	surge	del	conflicto	entre	cinco	
personajes:	 dos	 caballeros	 y	 tres	 damas.	 Don	 Álvaro	 está	 casado	 con	
Hipólita,	su	prima	a	quien	ya	no	ama,	pero	desea	a	Elvira,	una	joven	doncella	
quien,	 engañada	y	disfrazada	de	paje,	 le	ha	acompañado	desde	Zaragoza	
hasta	Valencia.	Valerián,	aunque	casado	con	Eugenia,	ama	a	Hipólita	y	 la	
requiere	 continuadamente,	 a	 pesar	 de	 que	 esta	 le	 rechaza.	 Por	 su	 parte	
Eugenia	desprecia	a	su	marido	y	desea	a	don	Álvaro,	quien	la	desdeña.	Nos	
encontramos	pues	con	un	enredo	donde,	con	la	excepción	de	Hipólita	que,	
aunque	 infeliz	 se	mantiene	 fiel	 a	 su	marido,	 todos	 los	personajes	desean	
establecer	 relaciones	 adúlteras.	 Se	 recogen	 en	 Los	 malcasados	 juicios	
negativos	sobre	la	institución	matrimonial:	nos	encontramos	con	adulterios	
y	 engaños,	 varones	 apocados,	 mujeres	 vestidas	 de	 hombres,	 féminas	
dominadas	 por	 el	 deseo,	 e,	 incluso,	 relaciones	 que	 algunos	 personajes	
confunden	y	consideran	como	sodomitas.	En	esta	obra	se	dan,	por	lo	tanto,	
todos	 los	 elementos	 que	 presentes	 en	 el	 teatro	 áureo	 María	 M.	 Carrión	



 
 

 

437	

identifica	 como	 transformadores	 de	 la	 dicotomía	 hegemónica	
hombre/mujer	de	la	sociedad	barroca.5	Siguiendo	a	esta	crítica,	podríamos	
caer	 en	 la	 tentación	 de	 interpretar	 todos	 estos	 elementos	 argumentales	
como	 transgresiones	 que	 atacan	 la	 visión	 hegemónica	 de	 los	 papeles	
tradicionales	 de	 los	 galanes	 y	 las	 damas	 en	 el	 teatro	 (o	 incluso,	 de	 la	
distinción	 hombre/mujer	 en	 la	 sociedad).	 	 Pero	 es	 esta,	 sin	 duda,	 una	
interpretación	que	peca	de	anacrónica.	La	exégesis	de	la	comedia	áurea	que	
hace	M.	Carrión	se	debe	más	a	las	expectativas	de	la	crítica	que	al	contenido	
transgresivo	que	 se	 encuentra	 en	 las	obras	 en	 sí.6	 Su	 análisis	 se	basa	 en	
paralelismos	entre	textos	legales	y	las	peripecias	que	se	recogen	en	diversas	
obras	dramáticas	áureas	y	entiende,	en	ambos	casos,	como	fiel	reflejo	de	la	
realidad	 social.	 Es	decir,	 desde	 la	óptica	de	esta	 crítica,	 lo	que	vemos	en	
escena	es	una	plasmación	prácticamente	literal	de	la	sociedad	española	de	
los	Siglos	de	Oro.			
	 En	su	estudio,	esta	crítica	no	tiene	en	cuenta	las	convenciones	escénicas	
áureas.	 	 En	 el	 polo	 opuesto	 a	 esta	 autora	 nos	 encontramos	 con	 Everett	
Wesley	 Hesse,	 quien	 afirmaba	 que:	 “Homosexuality,	 lesbianism	 and	
transvestism	 are	 never	 condoned	 in	 the	 Comedia;	 rather	 than	 serious	
themes	to	be	offered	to	 the	public	 for	consideration,	 they	are	 techniques	
employed	 to	 amuse	 an	 audience	 and	 provoke	 risibility	 by	 displaying	
effeminacy	in	men,	sexual	inversion	and	cross-dressing	in	both	sexes”	(36).	
De	la	postura	de	estos	dos	críticos	se	podría	decir	lo	que	Luis	Galván	afirmó	
sobre	los	trabajos	que	han	tratado	de	los	dramas	de	honor	y	el	uxoricidio:	
se	mueven	entre	extremos	entre	los	que	es	necesario	“lograr	la	necesaria	
síntesis”	(483).	La	comedia	áurea	no	se	puede	entender	tan	solo	como	una	
historia	 de	 las	 ideas	 sobre	 las	 tablas,	 pero	 tampoco	 como	 “un	 código	
semiótico	 secundario,	 con	 formas	 específicamente	 literarias”	 (483).7	 Es	
necesario	también	tener	en	cuenta	que,	tal	y	como	acertadamente	afirma	
Gabriela	 Carrión,	 en	 numerosas	 ocasiones,	 los	 propios	 dramaturgos	
rompían	de	forma	consciente	las	convenciones	escénicas	(122).8	En	la	pieza	
que	nos	ocupa,	estos	desvíos	de	la	norma,	no	buscan	tanto	una	crítica	de	la	
moral,	 las	costumbres	o	el	entramado	social	de	 la	época,	 como	buscar	el	
entretenimiento	y	la	sorpresa	en	los	espectadores.		En	definitiva,	Guillén	de	
Castro	persigue	satisfacer	la	sed	por	la	novedad	del	público,	“sin	olvidarse	
nunca	del	precepto	de	tener	que	‘deleitar	enseñado’”	(Ebersole	457).		
	 Juan	Manuel	 Escudero	 Baztán	 señala	 cómo	 un	 “número	 simétrico	 y	
paritario	[de	galanes	y	damas]	está	diseñado	desde	el	principio	para	un	final	
estabilizador	y	una	densificación	de	sus	relaciones	que	podría	interpretarse	
como	 un	 rasgo	 de	 la	 comedia	 de	 capa	 y	 espada”	 (158).	 En	 multitud	 de	
comedias,	 cuando	 existe	 un	 número	 impar	 de	 galanes	 y	 damas,	 los	
dramaturgos	 se	 sirven	 de	 un	 personaje	 que	 aparece	 casi	 al	 final	 de	 la	



 
 

 

438	

comedia	y	permite	el	tradicional	final	en	boda	múltiple.9	En	Los	malcasados	
no	existe	dicha	simetría	ni	paridad	entre	galanes	y	damas.	Guillén	de	Castro,	
no	se	inventa	un	personaje	para	buscar	estabilizar	las	relaciones,	sino	que	
opta	por	una	resolución	del	conflicto	que	resulta	chocante	y	radical:	la	obra	
no	 termina	con	personajes	que	superan	sus	dificultades	conyugales,	 sino	
con	una	anulación	matrimonial	doble,	con	Hipólita	negándose	a	casarse	otra	
vez	con	su	primo10	y	con	Elvira	decantándose	por	la	vida	religiosa,	mientras	
que	los	hombres	cantan	su	libertad.		

Entonces,	 ¿cómo	 debemos	 interpretar	 Los	 malcasados?	 ¿Se	 oponía	
Guillén	 de	 Castro	 al	 matrimonio	 movido	 por	 su	 misoginia?11	 ¿Nos	
encontramos	ante	una	condena	del	mismo?	Para	poder	responder	a	estas	
preguntas	necesitamos	analizar	en	detalle	cuáles	son	las	circunstancias	que	
hacen	que	la	lógica	dramática	lleve	a	no	dar	por	bueno	otro	desenlace	que	
la	anulación	matrimonial	múltiple.	Pese	al	final	trasgresor	de	la	obra	y	a	las	
negativas	declaraciones	de	los	protagonistas,	pese	a	sus	comportamientos	
inmorales	 y	 lascivos,	 debemos	 señalar	 que,	 tal	 y	 como	 dijo	 en	 su	 día	
Ebersole,	la	obra	no	critica	la	institución	matrimonial,	sino	a	las	personas	
que	son	incapaces	de	cumplir	con	sus	votos	matrimoniales	y	de	guardar	la	
fidelidad	debida	a	sus	cónyuges	(460).12	
	 García	Lorenzo13	y	 John	G.	Weiger14	 también	comparten	esta	opinión.	
Este	último	en	su	estudio	sobre	el	matrimonio	en	las	obras	de	Guillén	de	
Castro	identifica	tres	condiciones	que	son	necesarias	para	que	las	parejas	
vivan	felices:	1)	los	dos	cónyuges	deben	pertenecer	a	la	misma	clase	social;	
2)	sus	edades	deben	ser	razonablemente	parecidas;	3)	ambos	deben	haber	
consentido	voluntaria	y	libremente	al	enlace	(Weiger	1).	Según	este	crítico,	
los	matrimonios	 infelices	que	vemos	en	el	 teatro	del	autor	valenciano	se	
deben,	en	gran	número	de	casos,	a	que	uno	de	esos	principios	se	viola.15	El	
problema	radica	en	que	en	Los	malcasados	ninguna	de	estas	tres	premisas	
se	rompe.	Los	dos	matrimonios	(don	Álvaro–Hipólita	y	Valerián–Eugenia)	
provienen	de	la	misma	clase	social,	sus	edades	son	similares	y	contrajeron	
matrimonio	 voluntariamente.	 Es	 decir,	 en	principio,	 y	 según	 la	 teoría	 de	
Weiger,	 en	 esta	 obra	 se	 cumplen	 todos	 los	 requisitos	 para	 que	 nos	
encontrásemos	con	dos	parejas	felizmente	casadas.	De	hecho,	en	el	caso	de	
la	segunda	pareja,	Valerián–Eugenia,	la	situación	es	todavía	más	radical,	ya	
que	ambos	orquestaron	la	muerte	del	primer	esposo	de	la	dama	para	poder	
después	 contraer	 matrimonio.	 La	 explicación	 de	 este	 crítico	 puede	 ser	
aplicable	 a	 un	 número	 significativo	 de	 los	 matrimonios	 frustrados	 que	
aparecen	en	 la	obra	guilleana,	pero	 se	queda	 corta	para	 la	obra	que	nos	
ocupa.16		

En	 esta	 pieza	 he	 identificado	 hasta	 cinco	 causas	 principales	 que	
conducen	a	esta	conclusión	y	que	a	continuación	desarrollo	en	detalle.	Estas	



 
 

 

439	

son:	 el	 donjuanismo	 de	 don	 Álvaro;	 los	 celos	 excesivos	 de	 su	 esposa,	
Hipólita;	el	deseo	sexual	de	Eugenia	y	el	desprecio	que	siente	por	su	marido,	
al	que	considera	un	afeminado;	la	pusilanimidad	de	Valerián	y	el	temor	que	
siente	hacia	su	mujer;	y,	por	último,	el	complicado	engaño	del	que	se	sirve	
Elvira	en	su	intento	por	conseguir	venganza.	No	hay	pues	ningún	personaje	
protagonista	inocente	en	la	obra,	sino	que	todos,	en	mayor	o	menor	medida,	
son	culpables	del	resultado	final.		
	
EL	DONJUANISMO	DE	DON	ÁLVARO		
En	palabras	de	Antonucci	“con	don	Álvaro	se	estrena	en	el	teatro	de	Guillén	
una	 galería	 de	 galanes	 cuya	 visión	 del	 mundo,	 y	 señaladamente	 de	 la	
relación	con	el	otro	sexo,	no	tiene	nada	de	lo	que	se	suele	considerar	típico	
del	galán	noble:	desinterés,	cortesía,	amor	puro,	dedicación	exclusiva	a	la	
amada…	Don	Álvaro	por	el	contrario	es	mentiroso,	cínico,	libertino”	(111).	
Tal	y	como	el	mismo	personaje	confiesa,	sus	apetitos	le	llevan	a	engañar	a	
mujeres	en	numerosas	ocasiones.	Al	principio	de	la	obra	descubrimos	que	
Elvira	 le	 ha	 seguido	 hasta	 Valencia	 sin	 saber	 que	 estaba	 casado	 y	 bajo	
promesa	 de	 matrimonio	 (Castro,	 Malcasados	 179-87).17	 Don	 Álvaro	 le	
asegura	a	la	doncella	que	es	infeliz	y	que	su	dicha	depende	de	que	ella	desate	
su	nudo	matrimonial	(205-17).	No	siente	ningún	tipo	de	remordimiento	por	
sus	continuas	aventuras	y	falta	a	la	verdad	constantemente	Llega	a	afirmar:		
	
Mira		
que	no	afrenta	una	mentira		
cuando	engaña	a	una	mujer;		
porque	en	su	misma	hermosura		
halla	disculpa	su	engaño.	(174-78)		
	
En	palabras	de	García	Lorenzo:		
	
el	amor	de	nuestro	personaje	es	sólo	capricho	y,	habituado	a	la	burla	y	al	engaño,	es	
capaz	 de	 jurar	 a	 su	mujer	 que	 en	 Zaragoza	 no	 la	 ha	 ofendido	 con	 otras,	 cuando	
sabemos	que	a	Valencia	ha	vuelto	con	Elvira	disfrazada	de	paje;	jura	primero	por	los	
ojos	de	su	mujer,	más	tarde	por	su	vida	y,	cuando	Hipólita	le	dice	que	jure	también	
por	 la	 suya,	 don	Álvaro	 le	 responde	 cínicamente:	 “Si	 vuestra	 vida	 es	 la	mía,	 dad	
crédito	a	lo	que	os	digo”	(verso	451).18	(143)	
	
El	donjuanismo	de	don	Álvaro	es	algo	obvio	para	el	resto	de	los	personajes.	
Elvira	se	sabe	burlada	y	traicionada.	Su	esposa	duda	de	su	fidelidad	y	se	sabe	
engañada.	Doña	Eugenia,	al	ser	rechazada	por	este,	le	acusa	diciendo	que,	
dominado	 por	 su	 naturaleza,	 sigue	 a	 todas	 las	 mujeres	 sin	 distinguir	



 
 

 

440	

condición,	ya	sean	fregonas	o	señoras.19	Pese	a	ello,	y	con	la	excepción	de	su	
mujer,	ninguna	dama	se	puede	resistir	a	sus	encantos.	Así	lo	confiesa	Elvira:	
“¿Qué	he	de	hacer,	/	si	es	forzoso	el	adorarte?”	(Castro,	Malcasados	227-28).		

El	apetito	de	don	Álvaro	conoce	un	único	límite:	la	amistad.	Así,	cuando	
Eugenia	le	interpela	echándole	en	cara	su	desdén,	este	le	responde	que	sus	
apetitos	 (“la	 ley	 del	 gusto”)	 solo	 se	 someten	 a	 una	 fuerza	 superior:	 la	
obligación	de	la	amistad	y	la	ley	del	honor	(Castro,	Malcasados	292-312).	Por	
su	parte,	don	Álvaro,	en	varias	ocasiones,	sospecha	de	las	intenciones	de	su	
amigo	Valerián	para	con	su	esposa,	pero	sujeta	su	impulso	primero	de	lavar	
su	honor	por	la	amistad	que	les	une.	Sirva	de	ejemplo,	la	situación	que	se	
crea	durante	el	juego	de	las	letras.	Durante	su	turno,	Valerián	confiesa	su	
amor	a	Hipólita,	amor	que	considera	 imposible.	Al	 llegar	el	 turno	de	don	
Álvaro,	este	afirma	que	es	buena	ocasión	para	vengarse	(la	letra	que	le	ha	
tocado	en	suerte	es	la	E),	pero	decide	no	hacerlo.20	A	los	límites	marcados	
por	la	amistad,	se	une	además	otro	elemento	muy	propio	de	su	donjuanismo	
que	lleva	a	don	Álvaro	a	despreciar	a	Eugenia	y	es	el	hecho	de	que	esta	se	le	
ofrezca.	No	tener	que	 luchar	por	 la	conquista	hace	que	el	galán	no	tenga	
ningún	 interés	por	 la	dama.	Ni	 siquiera	el	que	esta	haya	amenazado	con	
suicidarse	 y	matarle	 a	 él	 primero	 (1289-90)	 le	mueven	a	 apiadarse	de	 la	
dama.	Sus	continuas	peticiones	de	atención	enfadan	al	caballero,	quien	le	
espeta:	“te	dejara	de	querer,	/	por	verte	que	eres	mujer	/	que	me	ruegas	que	
te	quiera.	/	Acaba	ya	de	dejarme”	(1309-13).		

Por	 otra	 parte,	 se	 da	 en	 don	 Álvaro	 (y	 en	 Valerián)	 un	 singular	
contraste:	por	un	 lado,	 son	burladores	de	 la	honra	ajena,	pero,	por	otro,	
deben	mantener	la	suya.21	Así	lo	confiesa	Valerián:	“Mi	casa	quiero	guardar,	
/	mientras	procuro	afrentar,	/	para	vengarme	la	suya”	(Castro,	Malcasados	
1586-88).	Si	bien	la	amistad	sirve	para	contener	los	apetitos	de	don	Álvaro,	
no	le	servirá	para	aplacar	su	sed	de	venganza,	ya	que	quien	ofende	la	honra,	
no	puede	considerarse	amigo.	Así,	cuando	Elvira	 le	 informa	que	Valerián	
realmente	está	requiriendo	a	Hipólita,	don	Álvaro	primero	se	queja	de	que	
la	verdadera	amistad	ya	no	existe	y	después	promete	matar	al	ofensor	(2137-
38).	Será	Elvira	quien	le	aplaque,	haciéndole	ver	que	“las	secretas	ofensas	/	
se	vengan	secretamente”	(2147-48).22	Volveremos	al	final	de	nuestro	estudio	
sobre	este	punto	y	veremos	cómo,	cuando	la	afrenta	se	hace	pública,	ya	solo	
queda	 acuchillarse	 para	 lavar	 el	 honor.	 Vemos,	 pues,	 que	 existe	 una	
jerarquización	en	el	sistema	de	valores	por	los	que	se	rige	la	conducta	de	
don	Álvaro:	 la	 ley	de	su	gusto	(sus	apetitos)	solo	se	somete	a	 la	 ley	de	la	
amistad,	pero	la	ley	del	honor	se	impone	sobre	cualquier	otra.		
	
LOS	CELOS	EXCESIVOS	DE	HIPÓLITA	



 
 

 

441	

García	Lorenzo	subraya	la	potencia	destructiva	que	tienen	los	celos	en	esta	
comedia,	y	centra	su	análisis	en	la	fuerza	que	tiene	este	sentimiento	en	los	
personajes	de	Eugenia	y	Elvira	(144-45).	Considera	que	el	amor	de	Hipólita	
es	“transparente	y	sin	altisonancias”	(García	Lorenzo	144),	en	contraste	con	
el	de	su	marido.	En	opinión	de	este	crítico	los	celos	“son	el	móvil	que	a	la	
venganza	 conduce	 a	 Elvira	 e	 inducen	 también	 a	 la	 venganza	 de	 la	
despechada	 Eugenia”	 (144).	 Olvida	 sin	 embargo	 que	Hipólita	 también	 se	
halla	dominada	por	este	sentimiento,	lo	que	provoca	el	hastío	de	su	cónyuge.	
En	su	primer	diálogo	con	su	marido	al	regreso	de	este	de	Zaragoza,	 tal	y	
como	hemos	visto	anteriormente,	le	obliga	a	jurar	que	no	le	ha	ofendido	con	
otras	damas.	Pese	a	los	juramentos	repetidos	de	este,	ella	no	le	cree,	y	así	se	
lo	deja	saber	hasta	en	tres	ocasiones.	Finalmente,	ante	la	insistencia	de	su	
esposa,	don	Álvaro	estalla:	“y	dejadme,	por	los	cielos;	/	que	tan	sin	tiempo	y	
tan	 juntas	 /	me	 cansan	 tantas	 preguntas,	 /	 tanto	 enfado	 y	 tantos	 celos”	
(Castro,	 Malcasados	 145-48).	 Hipólita	 se	 retira	 y	 poco	 después	 llegan	
Valerián	y	Eugenia	para	visitar	a	su	recién	llegado	amigo.	Cuando	Valerián	
pregunta	 sorprendido	dónde	 se	 encuentra	 la	 esposa	de	don	Álvaro,	 este	
responde	que	por	los	celos	“está	del	todo	insufrible”	(242).	Afirma	además	
que	el	carácter	celoso	de	su	mujer	es	de	todos	conocido.23		
	 Una	gran	parte	del	primer	acto	la	dedican	los	personajes	a	entretenerse	
con	el	 juego	de	las	letras,	un	interesante	divertimiento	que	les	sirve	para	
demostrar	 su	 ingenio	 (Castro,	Malcasados	 467-995).	 En	 este,	 uno	 de	 los	
participantes	 elige	una	 letra	 y	debe	de	 responder	 a	 las	preguntas	que	 le	
hagan	el	resto	de	jugadores	utilizando	palabras	que	comiencen	por	dicha	
letra.	Todos	los	participantes	responden	a	las	mismas	preguntas	(de	dónde	
salió,	a	dónde	 llegó,	quiénes	 fueron	sus	huéspedes,	qué	tomó	para	cenar,	
etc.).	Una	vez	que	todos	los	participantes	han	tenido	su	turno,	se	reparten	
las	penitencias	(pruebas	que	tienen	que	cumplir	aquellos	que	cometieron	
errores	en	sus	repuestas).	La	intervención	de	Hipólita	no	tiene	desperdicio.	
En	primer	lugar,	afirma	su	fidelidad	hacia	su	marido	y	declara	que	ella	recibe	
una	atención	mínima	por	parte	de	don	Álvaro	ya	que	este	está	ocupado	con	
otras	mujeres.	Los	demás	personajes	encarecen	sus	celos,	 lo	que	una	vez	
más	genera	la	ira	de	su	marido:	“callad	todos,	por	los	cielos;	/	que	me	matará	
con	ellos,	/	si	en	tenellos	le	alabáis”	(650-52).	Describe	a	continuación	la	cena	
que	se	sirvió.	El	primer	plato	fueron	“calabazas”,	y	parece	por	el	contexto	
que	este	término	se	usa	con	un	sentido	similar	al	que	tiene	hoy	en	día	la	
expresión	“dar	calabazas”.24	Después	de	segundo	se	sirvió	“carnero”	y	dice	
que	la	historia	“en	mi	frente	viene	escrita”	(662),	en	clara	referencia	a	los	
cuernos	 y	 las	 infidelidades	 de	 su	marido.	 Finalmente,	 se	 sirven	 celos	 de	
postre,	 lo	 que	 le	 lleva	 a	 don	 Álvaro	 a	 subrayar	 el	 carácter	 celoso	 de	 su	



 
 

 

442	

esposa:	“Por	los	cielos,	/	la	mayor	verdad	es	esa;	/	porque	jamás	en	mi	mesa	
/	se	vio	comida	sin	celos”	(668-72).		
	 Inteligente	como	es,	esta	será	la	debilidad	que	intentará	explotar	Elvira	
para	acabar	con	el	matrimonio	de	su	galán.	Veremos	más	adelante	cómo	
entrega	a	Hipólita	una	esquela	que	Valerián	le	ha	escrito,	diciéndole	que	el	
remitente	es	don	Álvaro	y	la	destinataria	Eugenia.	¿Por	qué	haría	tal	cosa?	
Porque	quería	 “a	 los	celos	que	 tenía	 [Hipólita]	/	…	añadir	celos”	 (Castro,	
Malcasados	 2091-92)	 y	 que	 así	 “se	 abrasara	 /	 como	 abrasándome	 estoy”	
(2098-99).		
	 Se	produce	entonces	una	situación	extremadamente	atrevida	para	 la	
comedia	áurea.	Don	Álvaro	abraza	a	Antoñuelo	(que	es	en	realidad	Elvira	
disfrazada	de	paje)	y	se	declaran	su	amor.	El	criado	Galíndez	lo	ve,	sin	que	
ellos	 se	 den	 cuenta,	 y	 dice	 a	 doña	Hipólita	 que	 su	 amo	 es	 un	 sodomita.	
Entonces	esta	les	observa	a	través	del	agujero	de	la	cerradura	del	camarín	
donde	se	encuentran.	Confiesa	que	hasta	ese	momento,	aunque	celosa	en	
extremo,	le	sufría	su	libre	proceder	convencida	de	la	nobleza	y	honradez	de	
su	marido.	Pero	es	esta	la	gota	que	colma	el	vaso	y	se	declara	incapaz	de	
soportar	esta	ofensa	(Castro,	Malcasados	2243-48).	
	 Por	último,	es	significativo	el	contraste	entre	la	actitud	de	Hipólita	hacia	
su	marido	al	principio	y	al	final	de	la	comedia.	Tras	la	llegada	de	don	Álvaro	
de	Zaragoza,	este	y	su	esposa	pelean.	Valerián	y	Eugenia	interceden	para	
que	hagan	las	paces	y	les	piden	que	se	den	las	manos.	Hipólita,	consciente	
de	 su	 crisis	 matrimonial,	 se	 muestra	 dispuesta	 a	 darle	 una	 nueva	
oportunidad	 a	 su	marido.25	 Su	 actitud	 evoluciona	 a	 lo	 largo	 de	 la	 obra	 y	
cuando	en	los	versos	finales	se	le	pregunta	si,	ya	que	su	matrimonio	ha	sido	
anulado,	 le	gustaría	volver	a	casarse	con	don	Álvaro,	ella	responde:	“Más	
quiero	 estar	 sin	marido	 /	 que	 tenello	 y	 tener	 celos”	 (Castro,	Malcasados	
2985-86).		
	
EL	DESEO	SEXUAL	DE	EUGENIA	Y	SU	DESPRECIO	HACIA	SU	MARIDO	AFEMINADO		
Otra	fuerza	destructora	en	la	obra	es	la	pasión	de	Eugenia,	su	amor-deseo,	
en	 palabras	 de	 García	 Lorenzo	 (144).	 Como	 hemos	 mencionado	
anteriormente,	 su	 pasión	 le	 lleva	 a	 amenazar	 con	matar	 a	 don	 Álvaro	 y	
quitarse	 la	 vida	 (Castro,	 Malcasados	 1289-90).	 Su	 deseo	 tiene	 un	 alto	
contenido	carnal.	En	la	primera	escena	en	que	logra	quedarse	a	solas	con	su	
galán	(255-70)	le	muestra	su	pulso	acelerado,	su	alta	temperatura	y,	con	gran	
atrevimiento,	pide	que	este	le	toque	el	corazón,	señales	que	en	un	principio	
hacen	 que	 don	 Álvaro	 piense	 que	 está	 enferma.	 Al	 final	 de	 la	 obra	 nos	
encontramos	con	otro	claro	ejemplo:	acepta	gustosa	el	engaño	que	Elvira	le	
propone,	 cuyo	objetivo	no	 es	 conquistar	 a	 don	Álvaro,	 sino	 satisfacer	 su	
apetito	sexual	(2545-46).		



 
 

 

443	

	 Esta	impetuosidad	tiene	su	origen	en	la	falta	de	satisfacción	que	siente	
con	su	marido.	Confiesa	que	no	le	ama	(Castro,	Malcasados	1155-58).	La	razón	
por	la	que	justifica	su	falta	de	amor	y	desprecio	por	Valerián	es	que	siente	
que	este	se	somete	excesivamente	a	sus	deseos.	Además,	es	un	cobarde	que	
no	es	suficientemente	“hombre”.	Esta	falta	de	valor,	de	carácter,	le	llevan	a	
enamorarse	de	don	Álvaro,	en	quien	ve	todos	los	atributos	que	le	faltan	a	su	
esposo.26	Así	le	confiesa	a	Elvira	(cuando	esta	está	disfrazada	de	Antoñuelo):		
	
que	marido	muy	sujeto	
no	se	ha	visto	muy	querido.	
Quieren	las	mujeres	hombres	
que	no	siempre	se	enternezcan,		
y	que	lo	que	son	parezcan,		
en	las	obras	y	en	los	nombres.		
Y	es	muy	cierto	aborrecer	
el	que	a	sujetarse	viene,		
la	que	imagina	que	tiene	
por	marido	una	mujer.		
Y	así,	yo	de	ti	me	fío,	
de	ti	mi	remedio	espero;		
por	un	marido	me	muero	
que	es	opósito	del	mío.	(1161-75)		
	
A	lo	largo	de	la	obra	vemos	como	le	insulta	en	varias	ocasiones.	Después	de	
sufrir	el	desprecio	de	don	Álvaro,	Eugenia	miente	a	su	marido	y	le	dice	que	
su	amigo	la	requiere	en	amores,	pretendiendo	hacer	que	su	esposo	entre	en	
cólera	e	intente	matar	al	galán.	La	reacción	no	es	la	esperada,	y	aparte	de	
demostrar	su	asombro	(se	hace	mil	cruces),	Valerián	no	muestra	intención	
ninguna	de	batirse	en	duelo.	Su	mujer	se	siente	doblemente	ofendida,	pues	
el	hecho	de	que	su	esposo	no	intente	limpiar	su	honor	no	hace	sino	añadir	
combustible	al	 fuego	que	siente	cuando	sus	 intentos	de	conquistar	a	don	
Álvaro	resultan	fallidos.		Dominada	por	su	cólera,	califica	a	su	marido	como	
“mujer	 con	 barbas”	 y	 le	 acusa	 de	 tener	 un	 encogido	 corazón	 (Castro,	
Malcasados	1569-73).	La	reacción	de	Valerián	a	estas	 injurias	no	será	sino	
redoblar	sus	esfuerzos	para	intentar	conquistar	a	Hipólita,	uniendo	el	gusto	
a	la	venganza	(1589-92).		

Encontramos	 otro	 insulto	 igualmente	 directo	 y	 ofensivo	 al	 final	 del	
segundo	acto.	Galíndez	ha	caído	en	una	burla	por	parte	de	Elvira.	Con	 la	
ayuda	de	Pierres	y	otros	dos	“gabachos”,	le	han	atado	y	le	han	embadurnado	
el	rostro	y	el	pelo	de	pintura.	Cuando	van	a	socorrerle,	don	Álvaro	acude	



 
 

 

444	

primero,	dejando	detrás	a	Valerián	acobardado.	Eugenia	dice	entonces:	“No	
fue	el	primero	/	este	marica”	(Castro,	Malcasados	2046-47).		
	
LA	PUSILANIMIDAD	DE	VALERIÁN	
En	Los	malcasados	de	Valencia	nos	encontramos	con	Valerián,	un	hombre	
apocado,	 temeroso	 de	 su	 esposa	 a	 la	 que	 no	 se	 atreve	 a	 contradecir.	 Su	
personalidad	choca	frontalmente	con	la	que	Juan	Luis	Vives	en	Los	deberes	
del	marido	sostiene	que	deben	tener	los	varones	que	contraen	matrimonio:	
“recuerden	los	maridos	que	son	hombres	y	por	tanto	les	cuadra	poseer	un	
corazón	viril,	es	decir	fuerte	y	excelso,	no	proporcionado	a	los	cuidados	que	
se	aparejan	al	cumplimiento	de	su	deber,	sino	superior	a	ellos”	(169).	
	 Uno	de	los	numerosos	enredos	que	Castro	crea	en	la	obra	se	basa	en	un	
intercambio	 de	 cartas.	 Los	 diferentes	 personajes	 entregan	 cartas	 a	
Antoñuelo	(Elvira	disfrazada	de	paje)	para	que	esta	las	dé	a	las	personas	a	
quienes	pretenden.	Como	parte	de	su	engaño,	Elvira	mezclará	las	misivas	y	
las	entregará	a	quien	no	corresponde.	Eugenia	ve	cómo	Valerián	entrega	su	
carta	al	supuesto	mozo	para	que	este	la	lleve	a	Hipólita.	Atrapado	in	fraganti,	
intenta	 inventar	 todo	 tipo	 de	 excusas.	 Su	mujer	 no	 quiere	 oírlas	 y	 finge	
querer	interrogar	a	solas	al	paje.	Eugenia	le	pide	que	se	vaya	con	tambores	
destemplados,	y	él	acepta,	lo	que	genera	esta	vez	la	censura	de	Elvira	por	su	
falta	de	bríos:		
	
VALERIÁN:		 	 Oídme	a	mí		
EUGENIA:		 Dejadme.		
VALERIÁN:	 	 	 	¿Tantos	enojos,		
	 	 	 mi	vida,	por	vuestros	ojos?		
EUGENIA:		 ¿Queréis	no	enfadarme?		
VALERIÁN:	 	 	 	 	 Sí.		
EUGENIA:	 Pues	íos,	que	quiero	saber		

deste	paje	lo	que	ha	sido.		
VALERIÁN:	 Voyme	pues.		
ELVIRA:		 	 	 	 	 Este	marido		 	 [Aparte]			

es	proprio	para	mujer.	(Castro,	Malcasados	1140-48)		
	
La	 situación	empeora	ya	que	Eugenia	 es	 consciente	de	que	 su	marido	 la	
teme:	teme	sus	reacciones	y	su	interés	por	satisfacerla	nace	del	miedo,	no	
del	amor.27		
	 García	 Lorenzo,	 en	 nota	 al	 verso	 1210,	 hace	 referencia	 a	 una	
composición	 de	 Fabián	 de	 Cucalón,	 miembro	 de	 la	 Academia	 de	 los	
Nocturnos,	 titulada	 “De	 una	 dama	 que	 despide	 a	 su	 galán	 por	 ser	
afeminado”.28	 Aunque	 interesante,	 la	 referencia	 no	 me	 parece	



 
 

 

445	

completamente	 acertada.	 El	 defecto	 en	 el	 que	 se	 hace	 hincapié	 en	 dicho	
soneto	 es	 la	 preocupación	 constante	 del	 galán	 por	 su	 aspecto	 físico,	 su	
apariencia.29	En	el	caso	de	Valerián,	su	defecto	principal	no	es	la	vanidad,	
vicio	que	no	demuestra	en	ningún	momento	a	lo	largo	de	la	obra,	sino	su	
cobardía,	su	falta	de	carácter	y	su	pusilanimidad.		
	 Vemos	en	la	relación	entre	Valerián	y	su	esposa	una	situación	contraria	
a	la	que	se	consideraba	natural	en	la	época.	Vives	afirma	que	“el	señor	de	
toda	la	casa	es	el	marido,	sin	reclamación	posible,	con	derecho	y	poder	aún	
mayor,	en	cuanto	se	refiere	a	los	asuntos	domésticos	y	familiares,	que	los	
que	tiene	un	rey	en	su	reino;	la	mujer	es	como	la	gobernadora	de	todos	los	
demás,	pero	bajo	la	autoridad	del	marido”	(168).	Frente	a	esto,	nos	presenta	
Castro	a	un	personaje	sometido,	dominado	completamente	por	su	esposa.		
	
EL	ENGAÑO	DE	ELVIRA	
Tal	y	como	he	mencionado	anteriormente	Elvira,	engañada	por	don	Álvaro,	
le	 sigue	 de	 Zaragoza	 a	 Valencia	 disfrazada	 de	 mozo.	 En	 la	 mayoría	 de	
comedias	donde	un	personaje	femenino	aparece	con	ropas	de	hombre,	su	
vestido	alterna	con	el	de	mujer	según	las	necesidades	dramáticas	como	una	
forma	de	generar	engaño	hasta	el	punto	que	llega	a	convertirse	en	motor	del	
desarrollo	de	la	acción.	Esto	les	permite	a	estas	protagonistas	representar	
un	doble	papel	 ante	 los	demás	personajes,	 el	 de	dama	y	 el	 de	 galán.	 Sin	
embargo,	en	la	obra	que	nos	ocupa,	Elvira	viste	las	ropas	de	hombre	durante	
la	inmensa	mayoría	de	la	pieza	y	ante	los	ojos	de	los	demás	personajes	es	un	
simple	mozo.	Únicamente	se	descubre	como	mujer	a	partir	del	verso	2947.	
Su	papel	como	motor	de	la	acción	reside	en	el	engaño	que	urde	intentando	
crear	 y	 romper	 relaciones	 entre	 los	 demás	 protagonistas,	 no	 en	 la	
alternancia	entre	diferentes	roles	dramáticos.30		

No	 se	 puede	 considerar	 su	 personaje	 uno	 de	mujer	 varonil,	 ya	 que	
aparte	de	vestir	ropas	que	normalmente	llevaban	los	hombres,	no	comparte	
ninguna	de	las	características	de	este	tipo	de	personajes.31	En	primer	lugar,	
su	 motivación	 en	 ningún	 caso	 es	 reparar	 su	 honor,	 motivo	 que	 suele	
empujar	a	las	mujeres	varoniles,	sino	su	infatuación	por	el	galán.	Tampoco	
se	puede	considerar	que	ocupe	uno	de	los	espacios	simbólicos	reservados	
para	los	personajes	masculinos	en	el	teatro	áureo,	ya	que	su	papel	de	mozo	
la	 coloca	 en	 uno	 de	 los	 escalones	 más	 bajos	 de	 la	 escala	 social,	
completamente	sometida	a	su	galán	que	se	presenta	como	su	amo.		
	 En	Valencia,	Elvira	pronto	descubre	que	don	Álvaro	está	casado.	Celosa	
de	Hipólita	 y	 Eugenia,	 decide	 tramar	 un	 engaño,	 y	 urde	 una	 complicada	
trama	para	vengarse	de	todos.	Su	objetivo	final	es	doble.	Por	un	lado,	quiere	
destruir	el	matrimonio	de	don	Álvaro	e	Hipólita	para	poder	reemplazarla.	
Así,	 cuando	 el	 engaño	 se	 pone	 en	 marcha	 y	 don	 Álvaro	 se	 despide	 de	



 
 

 

446	

Hipólita,	Elvira	exclama	en	un	aparte:	“¡Quién	pudiera	de	los	dos	/	cortar	el	
estrecho	 lazo!”	 (Castro,	Malcasados	 2367-68),	 donde	debemos	 interpretar	
“estrecho	 lazo”	 como	 su	 unión	 matrimonial.	 	 Por	 otro	 lado,	 desea	 que	
Eugenia	 se	 acueste	 con	 su	 marido,	 creyendo	 que	 es	 don	 Álvaro.	 Para	
conseguir	 esto	 intercambia	 una	 serie	 de	 billetes	 amorosos	 que	 los	
personajes	habían	escrito.	Primero,	entrega	a	Hipólita	los	versos	que	para	
ella	 había	 compuesto	 Valerián,	 pero	 diciéndole	 que	 es	 un	 recado	 de	 su	
esposo	 para	 Eugenia.	 A	 continuación,	 entrega	 la	 encendida	 misiva	 que	
Eugenia	 había	 escrito	 para	 don	 Álvaro	 a	 Valerián,	 diciéndole	 que	 la	
remitente	era	Hipólita.	Además,	miente	a	Hipólita	y	afirma	que	su	marido	
quiere	matarla	(2295-96).	Finalmente,	el	supuesto	paje	se	ofrece	a	interceder	
en	favor	de	los	deseos	de	Eugenia	(aunque	su	intención	sea	bien	distinta),	y	
le	dice:		
	
ELVIRA:		Vente	esta	noche	conmigo	
	 	 donde	yo	te	llevaré,		
	 	 y	contigo	le	pondré	
	 	 sin	saber	que	está	contigo.		
	 	 Que	le	goces	y	te	goce,		
	 	 sin	saber	que	te	ha	gozado,		
	 	 tengo,	señora,	trazado;		
	 	 imagina	y	reconoce	
	 	 lo	que	te	advierte	tu	pecho.	(2541-49)		
	
No	es	este	ardid	una	pura	invención	de	Castro.	William	E.	Wilson	señala	que	
esta	estratagema	tiene	su	inspiración	en	un	suceso	histórico,	el	matrimonio	
entre	don	Pedro	el	Católico	de	Aragón	y	doña	María	la	Santa	(25).	Don	Pedro,	
desilusionado	por	la	edad	y	el	aspecto	de	doña	María	se	negaba	a	consumar	
el	 matrimonio,	 hasta	 que	 unos	 consejeros,	 buscando	 que	 concibiese	 un	
heredero	 legítimo,	 urdieron	 este	 engaño.	 Referencias	 a	 este	 suceso	
reaparecen	 en	 las	 siguientes	 obras	 del	 autor	 valenciano:	 El	 perfecto	
caballero,	Cuánto	te	estima	el	honor,	El	vicio	en	los	extremos,	e	Ingratitud	por	
amor	(de	atribución	dudosa).32		
	 No	 podemos	 concluir	 este	 estudio	 sin	 hacer	 referencia	 al	 final	 de	 la	
comedia.	 Elvira	 ha	 preparado	 su	 engaño:	 Eugenia,	 ignorando	 que	 don	
Álvaro	 ha	 abandonado	 Valencia,	 entra	 en	 los	 aposentos	 de	 Hipólita	 y	 le	
espera	a	oscuras	en	la	cama.	Don	Álvaro	llega	de	forma	inesperada	a	su	casa	
en	mitad	de	la	noche	y	se	acuesta	con	ella.	Valerián	va	a	la	casa	de	Hipólita	
aprovechando	la	supuesta	ausencia	de	su	esposo	para	cumplir	sus	deseos	
adúlteros	 y	 entra	 en	 su	 habitación.	 Se	 produce	 entonces	 el	 encuentro	
imprevisto	entre	los	dos	maridos.	No	queda	otra	salida	que	la	reparación	del	



 
 

 

447	

honor.	 La	 afrenta	 se	 ha	 convertido	 en	 algo	 público	 y	 por	 lo	 tanto	 la	
reparación	“tiene	que	migrar	necesariamente	de	la	esfera	personal	e	íntima	
de	su	propio	pudor	a	la	esfera	pública”	(Escudero	Baztán	160).		

Don	Álvaro	se	apresta	a	matar	“acuchillando	a	Valerián	y	él	retirándose”	
(Castro,	Malcasados	acotación	2904),	huye	llevado	por	su	cobardía.	Guillén	
de	Castro	se	sirve	de	un	oportuno	recurso	para	evitar	el	derramamiento	de	
sangre:	la	llegada	de	los	alguaciles	que	traen	la	noticia	de	que	el	matrimonio	
de	don	Álvaro	e	Hipólita	no	es	válido,	ya	que	son	primos	y	hubo	un	error	en	
la	dispensa	que	para	la	celebración	del	mismo	otorgaron	en	Roma.	Por	su	
parte,	Valerián	confiesa	que	mandó	matar	al	marido	de	Eugenia	para	poder	
casarse	con	ella	y	pregunta	si	por	lo	tanto	su	matrimonio	es	válido,	extremo	
que	confirma	el	alguacil	(2953-66).33	Al	no	existir	matrimonio,	no	existe	la	
ofensa	y,	por	lo	tanto,	ninguno	de	los	dos	galanes	siente	que	es	necesario	
satisfacer	su	honor.		
	 Es	momento	de	regresar	a	la	pregunta	que	se	planteaba	al	principio	de	
este	 trabajo:	 ¿es	 Los	 malcasados	 una	 censura	 de	 la	 institución	 del	
matrimonio?	¿Es	esta	una	obra	transgresora,	adelantada	para	su	tiempo?	El	
juicio	que	del	matrimonio	hace	don	Álvaro	al	principio	de	la	obra,	nos	podría	
llevar	 a	 pensar	 que	 ese	 es	 el	 caso:	 “¡Oh,	 matrimonio!	 /	 Yugo	 pesado	 y	
violento,	 /	 si	 no	 fueras	 sacramento	 /	 dijera	 que	 eras	 demonio”	 (Castro,	
Malcasados	 161-64).34	 En	 este	 contexto,	 resulta	 pertinente	 señalar	 que,	
aunque	 la	 doctrina	 de	 la	 Iglesia	 aceptaba	 el	 carácter	 sacramental	 del	
matrimonio	desde	antiguo,	no	es	hasta	el	Concilio	de	Trento	cuando	se	hace	
una	declaración	formal	en	la	que	se	considera	anatema	la	afirmación	de	que	
este	es	un	invento	de	los	hombres	y	no	un	sacramento	instituido	por	Dios	
(Hanisch	 Espíndola	 494).	 Esto	 fue	 necesario	 debido	 a	 que	 Lutero	 había	
equiparado	 el	matrimonio	 cristiano	 a	 aquel	 de	 los	 antiguos	 judíos	 o	 los	
paganos,	cuestionando	su	carácter	sacramental	(Tejero	Tejero	122-23).35	A	
través	del	matrimonio,	los	contrayentes	se	convierten	en	una	sola	carne,	con	
una	sola	voluntad,	tal	y	como	nos	explica	Miguel	de	Cervantes	en	El	curioso	
impertinente:		
	
[A]sí	como	Adán	despertó	y	la	miró,	dijo:	“Esta	es	carne	de	mi	carne	y	hueso	de	mis	
huesos”;	y	Dios	dijo:	“Por	esta	dejará	el	hombre	a	su	padre	y	madre,	y	serán	dos	en	
una	carne	misma”.	Y	entonces	fue	instituido	el	divino	sacramento	del	matrimonio,	
con	tales	lazos	que	sola	la	muerte	puede	desatarlos.	Y	tiene	tanta	fuerza	y	virtud	este	
milagroso	sacramento,	que	hace	que	dos	diferentes	personas	sean	una	misma	carne,	
y	aun	hace	más	en	los	buenos	casados:	que,	aunque	tienen	dos	almas,	no	tienen	más	
de	una	voluntad.	(Quijote	1:	339)	
	



 
 

 

448	

Esta	consideración	del	matrimonio	llevó	a	que	en	ocasiones	el	tribunal	de	la	
Inquisición	se	involucrase	en	juicios	relacionados	con	ofensas	que	tuviesen	
que	ver	con	el	adulterio	o	 la	bigamia,	ya	que	se	entendía	que	estas	faltas	
contra	este	sagrado	lazo	y	su	indisolubilidad	podían	resultar	heréticas,	dado	
su	carácter	sacramental	(Dopico-Black	11).	Castro	plantea	una	tensión	entre	
contrarios,	 los	 apetitos	 sexuales	 de	 los	 protagonistas,	 por	 un	 lado,	 y	 sus	
obligaciones	con	respecto	a	la	inmanencia	matrimonial	ante	la	ley	divina	y	
humana,	por	otro.36	Por	lo	tanto,	la	aclaración	de	don	Álvaro	diciendo	que	
estamos	 ante	 un	 sacramento	 resultaba,	 en	 su	 momento,	 de	 vital	
importancia.	
	 Por	todo	 lo	visto	anteriormente,	parece	acertado	afirmar	que	no	hay	
censura	de	la	institución	matrimonial	en	Los	malcasados.	Los	protagonistas,	
sus	pasiones	y	las	decisiones	que	toman	son	los	culpables	de	su	desventura	
y	su	fracaso.	Don	Álvaro,	mujeriego	perdido,	y	Eugenia,	a	caballo	entre	la	ira	
y	el	deseo,	están	dominados	por	pasiones	que	no	pueden	controlar.	Hipólita,	
celosa	en	extremo,	no	hace	sino	incrementar	la	insatisfacción	de	su	marido.	
La	falta	de	carácter	de	Valerián	y	el	miedo	que	siente	hacia	Eugenia	están	en	
la	raíz	del	desprecio	que	esta	siente	por	él.	El	engaño	de	Elvira/Antoñuelo	
no	hace	sino	convertir	una	situación	de	infelicidad	e	insatisfacción	que	los	
protagonistas	vivían	de	forma	privada,	en	secreto	e	intentando	guardar	las	
apariencias,	en	algo	público.	La	presencia	de	mujeres	vestidas	de	hombre	en	
escena	 era	 común	 y	 permisible	 siempre	 y	 cuando	 al	 final	 de	 la	 obra	 se	
regresase	al	orden	establecido,	la	dama	apareciese	vestida	como	tal	y	la	obra	
terminase	 en	 boda	 (Friedman	 164).	 Sin	 embargo,	 Castro	 soluciona	 el	
conflicto	con	un	final	tan	poco	ortodoxo	en	la	comedia	del	Siglo	de	Oro	como	
una	doble	declaración	de	nulidad	matrimonial,	y	aún	más,	con	dos	mujeres	
que	deciden	no	contraer	matrimonio.	Hipólita	prefiere	“estar	sin	marido	/	
que	tenello	y	tener	celos”	(Castro,	Malcasados	2985-86),	mientras	que	Elvira,	
tras	mostrarse	como	mujer,	se	decanta	por	volver	a	Zaragoza	e	ingresar	en	
un	convento	antes	que	casarse	con	don	Álvaro	(2997-3000).	Es	necesario	
prudencia	 a	 la	 hora	 de	 hacer	 valoraciones	 sobre	 la	 transcendencia	 y	 la	
repercusión	 que	 este	 final	 tiene.	 	 El	 crítico	 moderno	 podría	 sentir	 la	
tentación	de	interpretarlo	como	un	canto	radical	a	la	libertad	de	la	mujer,	
como	una	obra	 transgresora,	que	 rompe	con	 las	 convenciones	 sociales	y	
alaba	 la	 independencia	 femenina.	 Los	 paralelismos	 entre	 el	 rechazo	 del	
matrimonio	 que	 hacen	 las	 protagonistas	 guilleanas	 y	 el	 personaje	 de	
Marcela	en	el	Quijote	son	fáciles	de	realizar.		De	esta	última,	Emilia	Navarro	
afirma	 que	 “she	 de/privileges	 marriages	 as	 the	 predetermined	 telos	 of	
woman’s	life,	asserts	her	pleasure	in	consorting	with	her	women,	friends,	
thereby	suggesting	the	possibility	of	other	sexual	spaces	for	women”	(32).		
Al	 fin	 y	 al	 cabo,	 tanto	 Elvira	 como	 Hipólita	 rechazan	 el	 papel	 que	



 
 

 

449	

tradicionalmente	 les	 correspondería	 en	 la	 sociedad	 áurea:	 el	 de	 esposas	
destinadas	 más	 a	 ser	 vistas	 que	 oídas.	 Sin	 embargo,	 hacer	 este	 tipo	 de	
afirmaciones	nos	lleva	a	interpretar	el	teatro	áureo	como	un	reflejo	exacto	
de	 la	 sociedad	en	 la	que	 se	produjo,	peligro	contra	el	que	avisábamos	al	
principio	de	este	trabajo.	Sería	olvidarnos	de	las	convenciones	dramáticas	
que	 regían	 tanto	 la	 composición	como	 la	 recepción	de	estas	obras	y	que	
hacían	que	los	espectadores	del	momento	viesen	estas	piezas	con	ojos	muy	
diferentes	 a	 los	 de	 quienes	 nos	 acercamos	 a	 ellas	 desde	 este	momento.	
Olvidar	los	códigos	literarios	y	genéricos	que	regían	en	la	escena	dramática	
de	principios	del	XVII	puede	llevarnos	a	lecturas	distorsionadas,	cargadas	
de	 una	 anacrónica	 crítica	 social.	 En	 la	 comedia	 el	 juego	 con	 elementos	
constructivos	 tales	 como	 el	 problema	 de	 los	 celos,	 la	 clandestinidad,	 el	
honor	 o	 el	 estado	 civil	 de	 los	 personajes	 buscaba	 esencialmente	 el	
entretenimiento	y	diversión	del	público.	Weiger	destaca	la	originalidad	de	
este	 desenlace,	 opinión	 que	 comparto	 plenamente,	 pero	 esta	 radica	
principalmente	en	la	ruptura	guilleana	de	las	convenciones	genéricas,	y	no	
en	un	intento	de	atacar	las	bases	en	las	que	se	sostenía	la	sociedad	áurea	
(“Originalidad”	15).				
	 Antonucci	 hace	 una	 apropiada	 valoración	 general	 de	 las	 obras	 de	
Guillén	de	Castro,	cuando	afirma:		
	
A	un	lector	acostumbrado	a	los	galanes	y	damas	solteros	del	Lope	maduro,	de	Tirso	
y	Calderón,	estas	obras	pueden	parecer	(y	de	hecho	han	parecido)	transgresivas,	por	
llevar	a	escena	conflictos	matrimoniales	y	traiciones	adulterinas.		Pero,	bien	mirado,	
se	trata	de	obras	quizás	más	conservadoras	y	ejemplarizantes,	en	el	fondo,	que	las	
de	su	contemporáneo	Lope	de	Vega;	y	cuya	tónica	general	es	sin	duda	la	de	ser	menos	
alegres,	menos	confiadas	en	el	poder	armonizador	del	amor.	(116)		
	
Guillén	de	Castro,	a	través	de	la	risa,	presenta	al	espectador	una	serie	de	
ejemplos	a	evitar	y	 las	consecuencias	de	sus	acciones.	Los	malcasados	de	
Valencia	 no	 es	 una	 simple	 comedia	 de	 entretenimiento:	 hay	 una	 carga	
moralizante	 presente	 en	 esta	 obra.	 Interpretarla	 como	 una	 crítica	 de	 la	
unión	conyugal	o	como	un	ataque	a	las	creencias	sociales	que	cimientan	el	
orden	establecido	resulta	inapropiado.		En	la	obra	del	autor	valenciano	sí	
existe,	sin	embargo,	una	censura	de	los	comportamientos	que	pueden	hacer	
naufragar	el	matrimonio.	Es	por	tanto,	una	especie	de	aviso	de	navegantes,	
para	quienes	deseen	adentrarse	en	estos,	 a	veces,	 tempestuosos,	 a	veces	
calmos	mares.		
	
Universidad	de	Rhode	Island	
	



 
 

 

450	

	
NOTAS	
	
1	 Es	el	caso	de	Everett	Wesley	Hesse,	María	M.	Carrión	(Subject	Stages),	Gabriela	

Carrión	y	Margaret	Boyle,	entre	otros.			
2		 “It	is	only	worth	dwelling	so	long	on	Los	malcasados...	to	show	that	the	

moralists	were	not	entirely	mistaken	in	their	attacks	on	the	theatre	...	Guillén	
de	Castro	may	fairly	claim	credit,	however,	for	having	discerned	in	the	
progress	of	a	marriage	a	topic	of	dramatic	interest”	(M.	Wilson	140).	

3		 Ebersole	comparte	esta	misma	opinión	y	subraya	este	contraste	cuando	
afirma:	“Es	esta	una	comedia	muy	distinta	de	las	que	procedían	de	las	plumas	
de	los	contemporáneos	de	Lope	y	uno	de	los	mejores	aciertos	dramáticos	de	
Guillén	de	Castro”	(456).	

4		 “Miguel	de	Cervantes,	Lope	de	Vega	and	Pedro	Calderón	de	la	Barca,	among	
many	others,	regularly	represent	marriage	in	their	dramatic	works	either	as	
the	starting	point	of	tragedy	or	as	the	‘happy	end’	of	comedy,	suggesting	the	
centrality	of	the	conjugal	bond”	(G.	Carrión	XII).	

5		 “The	hegemonic	sex-and-gender	roles	prescribed	for	a	subject	to	be	a	man	or	a	
woman	will	be	transformed,	by	the	power	of	theatre	and	the	law,	into	subjects	
engaging	in	adultery,	sodomy,	transvestite	moves	and	a	variety	of	parental	and	
kinship	manners”	(M.	Carrión,	Subject	13).	

6		 A	este	respecto,	resulta	apropiado	traer	a	colación	la	siguiente	cita:	“En	ese	
proceso	[de	interpretación]	es	fácil	olvidarse	de	que	para	cada	crítico	y	para	
cada	lector	el	texto	puede	expresar	las	ideas	que	ese	crítico	o	lector	quiere	o	
espera	ver	expresadas”	(Pérez	Magallón	30).	

7		 En	el	proceso	de	adaptar	“la	realidad”	a	las	tablas	“la	ficción	literaria	no	se	hace	
cargo	de	todas	estas	posibilidades	y	matices,	sino	que	simplifica	los	
argumentos,	empleando	como	focos	de	la	codificación	algunas	variables	que	
sugieren	inmediatamente	conexiones	con	el	entorno,	permitiendo	explorar	
ambigüedades	morales,	políticas	y	jurídicas	y	dando	una	más	amplia	
resonancia	a	los	conflictos”	(Galván	484).	

8		 “If	the	comedia	presupposes	a	number	of	formulaic	conventions,	it	contradicts	
them	just	as	often	in	order	to	create	dynamic	works	that	are	far	less	
predictable	and	more	modern	in	their	sensibility	than	the	prescriptive	
literature	devoted	to	regulating	conjugal	behavior”	(G.	Carrión	122).	

9	 Siguiendo	a	Sidney	Donnell	(33),	Carrión	propone	que	debemos	entender	que,	
a	pesar	del	final	simétrico	de	la	solución	del	matrimonio	múltiple	y	el	sentido	
que	transmite	de	conclusión,	no	es	este	realmente	el	caso:	“confusing	this	
ubiquitous	finale	of	many	comedias	with	a	sense	of	closure	is	conflating	story	
and	discourse,	finishing	the	tale	in	a	way	that	perverts	the	falling	of	the	



 
 

 

451	

curtain;	instead	he	[Donnell]	proposes	to	leave	these	comic	scenes	
‘unresolved’”	(M.	Carrión,	Subject	62).	

10		 García	Lorenzo	entiende	que	“Hipólita,	según	parece	deducirse	de	sus	
declaraciones,	se	retirará	a	un	convento”	(141).	Las	declaraciones	a	las	que	
hace	referencia	este	crítico	son:	“Daré	al	cielo	mis	cuidados	/	por	soberano	
misterio”	(Castro,	Malcasados	3009-10).	En	cualquier	caso,	resulta	indudable	
que	rechaza	volver	a	contraer	matrimonio	con	don	Álvaro,	pues	dice	“Más	
quiero	estar	sin	marido	/	que	tenerlo	y	tener	celos”	(2985-86).	Todas	las	citas	
de	la	obra	provienen	de	la	edición	que	de	la	misma	realizó	García	Lorenzo,	si	
bien	modernizamos	las	grafías.	

11		 Melveena	McKendrick	hablaba	de	“Castro’s	reputation	of	being	rabidly	anti-
marriage	and	anti-woman”,	aunque	también	afirmó	que	“for	all	his	supposed	
prejudices	Castro	remained	a	believer	in	love”	(93).	

12		 “Ahora	bien,	¿es	esta	obra	un	ataque	al	matrimonio	como	sugieren	algunos?	Yo	
no	lo	veo	así,	a	pesar	de	lo	que	dice	Elvira	al	final.	Es	más	bien	una	
presentación	del	problema	que	surge	cuando	el	marido,	en	el	caso	de	Álvaro,	o	
la	mujer,	en	el	caso	de	Eugenia,	tienen	instintos	adúlteros	producidos	por	su	
situación	matrimonial”	(Ebersole	460;	véase	también	461).	

13		 Para	García	Lorenzo,	no	es	esta	obra	una	sátira	sobre	el	matrimonio,	sino	que	
“Los	malcasados	de	Valencia	es	ejemplo	significativo	de	todo	el	teatro	de	
Guillén	de	Castro,	porque,	entre	burlas	y	veras,	con	escenas	de	claro	sabor	
cómico	y	situaciones	de	una	cierta	transcendencia	individual	y	social,	el	
escritor	valenciano	ofrece	una	lección	donde	la	oposición	amor/deseo	y	
amistad/traición	de	esa	misma	amistad	conduce	los	hilos	de	su	acción	
dramática,	teniendo	la	situación	matrimonial	como	condicionante	de	unas	
actitudes”	(142).	

14		 Weiger	extiende	este	mismo	juicio	al	total	de	la	obra	del	autor	valenciano:	
“Hence	the	conclusion	that	Guillen	de	Castro	does	not	disdain	matrimony	per	
se,	but	bases	many	of	his	plays	on	the	problems	which	cause	marriage	to	fail”	
(“Matrimony”	3).	

15	 “Thus	it	has	been	shown	that	unhappy	matrimony	in	Castro's	theater	is	often	
caused	by	a	disregard	for	one	of	the	principles	discussed	above”	(Weiger,	
“Matrimony”	3).	

16		 De	hecho,	no	es	este	el	único	caso	en	el	corpus	guilleano	en	que	la	teoría	de	
Weiger	resulta	inaplicable.	Tal	y	como	señaló	en	su	día	Robert	R.	La	Du	(11-14),	
las	premisas	2	y	3,	aunque	se	puedan	cumplir	en	algunas	obras	puntuales,	no	
pueden	emplearse	para	el	conjunto	de	la	obra	del	autor	valenciano,	ya	que	en	
esta:	a)	el	número	de	matrimonios	donde	existe	una	diferencia	de	edad	
considerable	entre	los	cónyuges	es	prácticamente	inexistente;	b)	el	hecho	de	
que	un	matrimonio	sea	forzado	no	trae	como	consecuencia	necesaria	el	
fracaso	del	matrimonio.	En	la	mayoría	de	estos	casos,	o	bien	los	esposos	logran	



 
 

 

452	

superar	sus	diferencias	y	continúan	casados,	o	el	matrimonio	forzado	ocurre	al	
final	de	la	obra,	y	por	lo	tanto	no	podemos	saber	cómo	se	desarrollará	la	vida	
conyugal.	

17		 Cito	siguiendo	la	edición	de	la	comedia	que	preparó	Luciano	García	Lorenzo	y	
que	se	publicó	en	la	editorial	Castalia	en	1976.		Abrevio	el	título	a	Malcasados		
seguido	directamente	por	el	número	de	verso(s).	

18		 García	Lorenzo	cita	erróneamente	este	verso	(que	no	aparece	como	tal	en	la	
obra).	Si	no	me	equivoco,	se	refiere	al	siguiente	pasaje:	“HIPÓLITA:	¿Y	qué?	
¿No	he	sido	ofendida	/	de	vos?	ELVIRA:	¡Terribles	enojos!	[Aparte]	/	
HIPÓLITA:	Juraldo.	DON	ÁLVARO:	Por	vuestros	ojos.	/	HIPÓLITA:	Jurad	más.	
DON	ÁLVARO:	Por	vuestra	vida.	/	HIPÓLITA:	Y	por	la	vuestra	jurad.	/	DON	
ÁLVARO:	¿Luego	la	vuestra	no	es	mía?	/	HIPÓLITA:	Sí,	mi	bien.	DON	ÁLVARO:	
Pues,	mi	alegría,	/	dadme	crédito”	(Castro,	Malcasados	125-32).	

19		 “EUGENIA:	Pero,	¿cómo	es	posible,	ingrato,	/	que	tú,	que	con	mil	mudanzas	/	
pones	el	seso	en	los	pies,	/	y	siguiendo	a	cuantas	ves,	/	a	cuantas	puedes	
alcanzas,	/	sin	dejar	un	solo	tilde	/	cuando	la	ocasión	te	llama,	/	desde	la	
altanera	dama	/	hasta	la	fregona	humilde,	/	haciendo	este	efeto	en	ti	/	tu	
natural	condición,	/	hagas	piedra	el	corazón	/	solamente	para	mí?”	(Castro,	
Malcasados	292-304).	García	Lorenzo	en	su	edición	de	Los	malcasados	de	
Valencia,	(nota	a	los	versos	1178	y	ss)	señala	que	no	es	este	el	único	don	Juan	en	
la	obra	de	Guillén	de	Castro.	Similares	son	las	características	que	Cobeña,	el	
criado,	señala	de	su	señor	don	Diego	en	La	verdad	averiguada.	

20	 “DON	ÁLVARO:	Ocasión	me	da	la	E	/	para	vengarme.	VALERIÁN:	Es	así,	/	la	
que	a	mí	me	dio	la	I.	/	DON	ÁLVARO:	Pues	con	todo,	no	querré;	/	que	a	las	
cosas	de	mi	amigo,	/	burlando	tengo	respeto.	…	En	efeto,	/	que	Elvira	se	llama	
digo”	(Castro,	Malcasados	709-15).	Con	esta	intervención,	deja	fuera	del	juego	a	
Eugenia,	y	aprovecha	para	declararse	de	forma	encubierta	a	Elvira,	delante	de	
los	demás	personajes,	actitud	que	casa	muy	bien	con	el	donjuanismo	que	le	
domina.	

21		 Tal	y	como	señaló	en	su	día	Manuel	Fernández	Álvarez,	este	“juego	terrible,	en	
que	cada	hombre	podía	tener	a	un	tiempo	dos	papeles	contradictorios:	el	de	
burlador	del	honor	ajeno	y	el	de	defensor	del	propio”	no	es	exclusivo	de	esta	
obra	(Historia	132).	Entre	otros,	nos	encontramos	casos	similares	en	La	estrella	
de	Sevilla	atribuida	a	Lope,	o	en	El	caballero	de	Olmedo	(donde	don	Pedro,	
padre	de	doña	Leonor	es	el	guardián	de	su	honra,	aunque	según	cuenta	Fabia,	
en	su	juventud	tuviese	numerosas	aventuras).	Véase	también	Fernández	
Álvarez	(Casadas	136-39).	

22		 Es	obligada	aquí	la	mención	de	la	comedia	calderoniana	A	secreto	agravio,	
secreta	venganza	y	de	la	novela	de	Lope	La	prudente	venganza,	donde	vemos	
esta	misma	idea	desarrollada	en	todo	su	argumento.	La	venganza	en	secreto	



 
 

 

453	

de	las	ofensas	de	honor	restituye	completamente	la	honra	sin	tener	que	sufrir	
la	vergüenza	pública.	

23	 “DON	ÁLVARO:	Avisarela	y	saldrá:	/	creo	que	está	llorando	agora.	/	
VALERIÁN:	¿Qué?	¿Son	celos,	celos	son?	/	DON	ÁLVARO:	Está	del	todo	
insufrible.	/	VALERIÁN:	¿Por	eso	se	entró?	DON	ÁLVARO:	Es	terrible;	/	ya	
sabéis	su	condición”	(Castro,	Malcasados	239-44).	

24		 Dice	Hipólita:	“De	contino;	/	cuando	en	el	aíre	mohíno,	/	torres	fabricas	y	
trazas	/	me	las	das	tú,	cuando	quiero	/	algo	acaso	preguntarte,	/	y	estas	
mismas	quiero	darte”	(Castro,	Malcasados	654-59).	Aunque	esta	acepción	no	
aparezca	recogida	en	el	diccionario	académico	hasta	su	edición	de	1780,	sí	
aparece	en	el	Vocabulario	de	refranes	y	frases	proverbiales	de	Gonzalo	Correas	
las	expresiones	“Calabazas	fritas”	con	el	sentido	de	“negar	algo	(Correas,		
Vocabulario,	s.v.	Calabazas	fritas)	y	“Más	calabazas	fritas.	Al	desdén”	(Correas,	
Vocabulario,	s.v.	Más	calabazas	fritas).	También	en	el	Tesoro	de	Sebastián	
de	Covarrubias	Horozco	leemos:	“Echar	a	uno	calabaza	es	no	responderle	a	lo	
que	pide,	como	el	galán	que	saca	la	dama	en	el	festín	a	bailar	y	ella	se	excusa,	
dando	a	entender	que	es	liviano	y	de	poco	seso,	por	querer	que	salga	a	danzar	
con	él,	no	siendo	igual	o	de	su	gusto,	o	que	le	dejó	en	vacío	hecho	una	
calabaza”	(Covarrubias,	Tesoro,	s.v.	calabaza).	

25		 “HIPÓLITA:	Desposadnos	otra	vez	/	que	es	sin	duda	que	conviene;	/	pues	
dicen,	y	yo	apruebo,	/	que	es	mejor	hacer	de	nuevo	/	a	lo	que	enmienda	no	
tiene”	(Castro,	Malcasados	408-12).	Recordemos	que	antes	del	Concilio	de	
Trento,	darse	las	manos	y	el	consentimiento	los	dos	cónyuges	constituía	de	
hecho	el	rito	matrimonial	(Menchi	Seidel	145),	de	ahí	el	“desposadnos	otra	vez”	
de	Hipólita.	

26		 En	diferentes	obras	de	guilleanas,	los	personajes	femeninos	afirman	que	el	
valor	es	una	cualidad	necesaria	para	que	las	mujeres	sientan	atracción	por	los	
varones.		En	El	caballero	bobo	Aurora	afirma:	“Gran	braveza	y	gran	valor,	ya	le	
comienzo	a	querer.	/	Los	hombres	así	han	de	ser	/	para	tenelles	amor”	(Castro,	
Caballero	148).	En	El	amor	constante	la	infanta	es	testigo	de	cómo	Leónido	
mata	a	un	león	y	exclama:	“Vencida	estoy,	no	hay	dudar,	/	quiérote	como	al	
vivir;	/	más	¿quién	no	se	ha	de	rendir	/	viéndote	herir	y	matar?	/	Y	estimaré	
que	me	quieras,	/	esto	está	puesto	en	razón	/	porque	hombres	de	veras	son	/	
para	queridos	de	veras”	(Castro,	Amor	52).	

27		 	“[EUGENIA:]	y	no	mi	Narciso	bello,	/	aninfado	y	no	feroz,	/	que	lo	espanto	con	
la	voz,	/	y	con	el	pie	lo	atropello,	/	cuando	en	cualquier	ocasión	/	teme	el	ver	
que	me	alborote,	/	como	si	fuesen	su	azote	/	los	ñudos	de	mi	cordón.	/	Sabe	el	
cielo	que	no	puedo	/	querello,	cuando	me	aviso	/	de	que	adora	lo	que	piso	/	
más	que	por	amor,	de	miedo”	(Castro,	Malcasados	1209-20).	

28		 Su	pseudónimo	era	Horror	y	el	soneto	se	puede	encontrar	en	el	Cancionero	de	
la	Academia	de	los	Nocturnos	de	Valencia	(Salvá	y	Martí	Grajales	61-62).	La	



 
 

 

454	

composición	se	leyó	en	la	sesión	12,	que	tuvo	lugar	el	18	de	diciembre	de	1591	
(véase	Martí	Grajales	12).	

29		 El	último	terceto,	donde	se	resume	el	tema	del	soneto,	lee:	“Y	así	no	ha	de	
tener	nombre	de	mío	/	un	hombre	que	se	precia	de	no	sello	/	por	preciarse	de	
lindo	y	bien	cortado”	(Salvá	y	Martí	Grajales	62).	Será	esta	vanidad	excesiva	un	
vicio	del	que	sí	peca	Gutierre	en	El	Narciso	en	su	opinión	y	que	después	pase	a	
ser	una	de	las	características	identificadoras	de	los	lindos	en	las	comedias	de	
figurón.	

30	 Vemos	un	caso	similar	en	Valor,	agravio	y	mujer	de	Ana	Caro	donde	Leonor,	
permanece	vestida	de	hombre	durante	la	mayor	parte	de	la	obra	y	todos	los	
personajes	excepto	su	sirviente	Ribete	creen	que	se	trata	de	un	caballero,	
incluyendo	su	hermano,	su	galán	y	la	dama	Estela	(Friedman	165-66).	

31		 Para	el	tema	de	la	mujer	varonil,	veánse	McKendrick;	Josef	Oehrlein	(221-31);	y	
M.	Carrión	(“Legally”,	especialmente	243-45)	entre	otros.	Aunque	no	comparto	
todas	las	conclusiones	a	las	que	llega	esta	crítica,	sí	considero	acertada	la	
distinción	que	hace	Carrión	(“Legally	235”,	n.	3)	entre	“breeches	roles	or	cross-
dressing	acts	that	stage	a	female	character	in	male	disguise,	and	the	mujer	
varonil,	who	regardless	of	costuming	occupies	symbolic	spaces	reserved	for	a	
male	character”.		Es	significativo	que	en	las	páginas	que	McKendrick	(93-103)	
dedica	a	Guillén	de	Castro,	se	refiera	a	la	presencia	de	la	mujer	varonil	en	tan	
solo	4	de	sus	comedias:	Las	mocedades	del	Cid,	Dido	y	Eneas,	El	renegado	
arrepentido	y	Los	enemigos	hermanos.	

32		 William	E.	Wilson,	basándose	en	el	tema	de	la	obra	–	conflictos	matrimoniales	
–	las	referencias	a	este	ardid,	la	ortoepía	y	el	estilo	llega	a	la	conclusión	de	que	
“Ingratitud	por	amor	should	be	listed	as	definitely	by	Castro”	(26).	

33		 El	conyugicidio	es	causa	de	impedimento	matrimonial	según	el	Derecho	
Canónico	(canón	1090)	ya	haya	el	asesino	matado	a	su	cónyuge,	al	de	la	
persona	con	quien	desea	contraer	matrimonio	o	conspirado	o	cooperado	en	la	
muerte	de	la	víctima	(Benlloch	Poveda	490).	

34		 Testimonios	de	negativos	sobre	el	matrimonio	son	habituales	a	lo	largo	de	la	
obra.	Sirvan	de	ejemplo	el	juicio	que	del	mismo	hace	Elvira	en	los	versos	2993-
96:	“La	vida	de	los	casados	/	he	visto	en	aquestos	dos;	/	y	así	no	permita	Dios	/	
que	a	ella	extienda	mis	cuidados”	o	los	dos	versos	finales	de	la	obra,	cuando	
don	Álvaro	equipara	matrimonio	y	cautiverio	(Castro,	Malcasados	3011-12).	

35		 En	su	obra	El	amor	constante	el	propio	Guillén	remarca	la	diferencia	entre	el	
matrimonio	en	la	ley	escrita	(la	que	Dios	dio	a	Moisés)	y	en	la	ley	de	la	gracia	
(que	el	Diccionario	de	autoridades	define	como	“la	que	Cristo	Nuestro	Señor	
estableció	y	nos	dejó	en	su	Evangelio”	[Real	Academia	Española]).	Cuando	el	
rey	justifica	su	decisión	de	repudiar	a	la	reina	basándose	en	ejemplos	
históricos	y	en	el	hecho	de	que	el	divorcio	estaba	permitido	entre	los	judíos,	el	
duque	le	responde:	“¿Qué	honrados	ejemplos	fueron	/	los	que	a	esto	te	



 
 

 

455	

animaron?	/	De	reyes	que	no	tuvieron	/	ley	ninguna,	o	no	guardaron	/	la	de	
Dios,	que	merecieron.	/	Y	si	el	mismo	que	la	dio	/	en	el	Sinaí	a	Moisén	/	los	
repudios	aprobó,	/	en	aquella	estaba	bien,	/	y	en	esta	de	gracia	no;	/	que	ahora	
será	violento	/	lo	que	entonces	justo	trato.	/	¿No	advierte	tu	pensamiento	/	
que	entonces	era	contrato	/	lo	que	ahora	es	sacramento?”	(Castro,	Amor	79).	

36		 Dicha	tensión	aparece	en	los	textos	de	Castro	desde	un	momento	muy	
temprano.		Así	en	la	jornada	primera	de	El	amor	constante	(la	que	se	considera	
la	primera	comedia	guilleana	conservada),	el	rey,	lucha	contra	sus	apetitos	y	
los	refrena	por	no	ofender	a	Dios	[ley	divina]	o	su	esposa	[ley	humana]:	“yo	he	
dicho	que	la	quiero	/	mas	no	que	quiero	gozalla:	/	que,	aunque	es	verdad	que	
la	adoro	/	sería	muy	mal	efeto	/	perder	a	Dios	el	respeto	/	y	perderte	a	ti	[la	
reina]	el	decoro”	(Castro,	Amor	15).			

	
OBRAS	CITADAS		
	
ANTONUCC I , 	 F AUSTA .	“Géneros	dramáticos	y	comicidad	en	el	teatro	de	Guillén	de	

Castro.”	Le	radici	spagnole	del	teatro	moderno	europeo.	Ed.	Gerardo	Grossi	y	
Augusto	Guarino.		Salerno:	Mercato	Edizioni	del	Paguro,	2004.	101-16.		

BENLLOCH 	 POVEDA , 	 ANTON IO , 	 D I R .	Código	de	Derecho	Canónico.	Edición	bilingüe,	
fuentes	y	comentarios	de	todos	los	cánones.	Valencia:	Edicep,	2006.	

BOYLE , 	MARGARET .	Unruly	Women:	Performance,	Penitence	and	Punishment	in	Early	
Modern	Spain.	Toronto:	Toronto	UP,	2014.	

CARR IÓN , 	 G ABR IELA .	Staging	Marriage	in	Early	Modern	Spain:	Conjugal	Doctrine	in	
Lope,	Cervantes,	and	Calderón.	Lewisburg:	Bucknell	UP,	2011.		

CARR IÓN , 	MAR ÍA 	M .	“Legally	Bound:	Women	and	Performance	in	Early	Modern	
Spain.”	Renaissance	Drama	44.2	(2016):	233-48.			

— .	Subject	Stages:	Marriage,	Theater,	and	the	Law	in	Early	Modern	Spain.		Toronto:	
Toronto	UP,	2010.		

CASTRO , 	 GU I L LÉN 	DE .	El	amor	constante.	Obras	Completas	I.	Ed.	Joan	Oleza.	Madrid:	
Fundación	José	Antonio	de	Castro;	Turner,	1997.	1-115.			

— .	El	caballero	bobo.	Obras	Completas	I.	Ed.	Joan	Oleza.	Madrid:	Fundación	José	
Antonio	de	Castro;	Turner,	1997.	117-213.			

— .	Los	malcasados	de	Valencia.	Ed.	Luciano	García	Lorenzo.	Madrid:	Castalia,	1976.	
CERVANTES , 	M I GUEL 	DE .	Don	Quijote	de	la	Mancha.	Ed.	Real	Academia	Española.	

Madrid:	Alfaguara,	2004.		
CORREAS , 	 GONZALO .	Vocabulario	de	refranes	y	frases	proverbiales	(1627).	Ed.	Louis	

Combet.	Madrid:	Castalia,	2000.	
COVARRUB IAS 	HOROZCO , 	 S EBAST IÁN 	DE .	Tesoro	de	la	lengua	castellana	o	española.	

Ed.	Ignacio	Arellano	y	Rafael	Zafra.	Madrid:	Universidad	de	Navarra;	
Iberoamericana-Vervuert;	Real	Academia	Española,	2006.		



 
 

 

456	

DONNELL , 	 S I DNEY .	Feminizing	the	Enemy:	Imperial	Spain,	Transvestite	Drama,	and	
the	Crisis	of	Masculinity.	Lewisburg:	Bucknell	UP,	2003.		

DOP I CO -BLACK , 	 G EORG INA .	Perfect	Wives,	Other	Women:	Adultery	and	Inquisition	in	
Early	Modern	Spain.	Durham:	Duke	UP,	2001.	

EBERSOLE , 	 A LVA 	 VERNON .	“La	originalidad	de	Los	Malcasados	de	Valencia	de	
Guillén	de	Castro.”	Hispania	55.3	(1972):	456-62.		

ESCUDERO 	BAZTÁN , 	 J UAN 	MANUEL .	“Reescrituras	dramáticas	áureas	de	La	fuerza	de	
la	sangre	de	Cervantes.”	Anales	cervantinos	45	(2013):	155-74.		

FERNÁNDEZ 	 ÁLVAREZ , 	MANUEL .	Casadas,	monjas,	rameras	y	brujas.	La	olvidada	
historia	de	la	mujer	española	en	el	Renacimiento.	Madrid:	Espasa	Calpe,	2002.		

— .	Historia	de	España.	Edad	Moderna.	Madrid:	O.F.E,	1964.	
FR I EDMAN , 	 EDWARD 	H .	“Clothes	Unmake	the	Woman:	The	Idiosyncrasies	of	Cross-

dressing	in	Ana	Caro’s	Valor,	agravio	y	mujer.”	Confluencia	24.1	(2008):	162-71.	
GALVÁN , 	 L U I S .	“El	motivo	del	uxoricidio	en	la	comedia	española	del	Siglo	de	Oro.	

Derecho,	poder	y	función	en	la	Literatura.”	Romanische	Forschungen	127	(2015):	
482-512.	

GARC ÍA 	 LORENZO , 	 L UC IANO .	El	teatro	de	Guillén	de	Castro.	Barcelona:	Planeta,	1976.	
HAN I SCH 	 E SP ÍNDOLA , 	 HUGO .	“Historia	de	la	doctrina	y	legislación	del	matrimonio.”	

Revista	Chilena	de	Derecho	7.1	(1980):	481-501.	
HESSE , 	 E VERETT 	WESLEY .	Theology,	Sex	and	the	Comedia	and	Other	Essays.	Madrid:	

Porrúa	Turanzas,	1982.		
LA 	DU , 	 ROBERT 	 R .	“A	Rejoinder	To:	Matrimony	in	the	Theatre	of	Guillén	de	Castro.”	

Bulletin	of	the	Comediantes	11.2	(1959):	10-16.	
MART Í 	 GRA JALES , 	 F RANC I SCO , 	 ED .	Cancionero	de	la	Academia	de	los	Nocturnos	de	

Valencia.	Segunda	parte	estractada	de	sus	actas	por	Francisco	Martí	Grajales.	
Valencia:	Vives	y	Mora,	1906.	

MCKENDR ICK , 	MELVEENA .	Woman	and	Society	in	the	Spanish	Drama	of	the	Golden	
Age:	A	Study	of	the	Mujer	Varonil.	London:	Cambridge	UP,	1974.		

MENCH I 	 S E IDEL , 	 S I LVANA .	“La	svolta	di	Trento.	Richerche	italiane	sui	processi	
matrimoniali.”	El	matrimonio	en	Europa	y	el	mundo	hispánico.	Siglos	XVI	y	XVII.	
Ed.	Jesús	María	Usunáriz	Garayoa	e	Ignacio	Arellano	Ayuso.	Madrid:	Visor,	
2005.	145-66.	

NAVARRO , 	 EM I L IA .	“Manual	Control:	‘Regulatory	Fictions’	and	their	Discontents.”	
Cervantes	13.2	(1993):	17-35.	

OEHRLE IN , 	 J O SEF .	El	actor	en	el	teatro	español	del	Siglo	de	Oro.	Madrid:	Castalia,	
1993.		

PÉREZ 	MAGALLÓN , 	 J E SÚS .	Calderón.	Icono	cultural	e	identitario	del	conservadurismo	
político.	Madrid:	Cátedra,	2010.		

REAL 	 ACADEM IA 	 E SPAÑOLA .	Diccionario	de	autoridades.	Madrid:	Gredos,	1979.	
SALVÁ , 	 P EDRO 	DE , 	 Y 	 FRANC I SCO 	MART Í 	 GRA JALES , 	 ED S .	Cancionero	de	la	Academia	

de	los	Nocturnos	de	Valencia	estractado	de	sus	actas	originales	por	don	Pedro	de	



 
 

 

457	

Salvá	y	reimpreso	con	adiciones	y	notas	de	Francisco	Martí	Grajales.	Valencia:	
Vives	y	Mora,	1905.	

TE J ERO 	 TE J ERO , 	 E LOY .	“De	la	visión	del	matrimonio	desde	la	Revelación	a	su	
inserción	en	el	derecho	natural.”	El	matrimonio	en	Europa	y	el	mundo	
hispánico.	Siglos	XVI	y	XVII.	Ed.	Jesús	María	Usunáriz	Garayoa	e	Ignacio	
Arellano	Ayuso.	Madrid:	Visor,	2005.	113-28.	

WEIGER , 	 J OHN 	G .	“Matrimony	in	the	Theatre	of	Guillén	de	Castro.”	Bulletin	of	the	
Comediantes	10.2	(1958):	1-3.	

— .	“Sobre	la	originalidad	e	independencia	de	Guillén	de	Castro.”	Hispanófila	31	
(1967):	1-15.	

WILSON , 	MARGARET .	Spanish	Drama	of	the	Golden	Age.	Oxford:	Pergamon,	1969.		
WILSON , 	W I L L IAM 	 E .	“Two	Recurring	Themes	in	Castro’s	Plays.”	Bulletin	of	the	

Comediantes	9.2	(1957):	25-27.		
V IVES , 	 J UAN 	 LU I S .	Los	deberes	del	marido.	Trad.,	introd.,	y	notas.	Carme	Bernal.	

Valencia:	Ajuntament	de	València,	1994.	Web.	
	


