
REVISTA CANADIENSE DE ESTUDIOS HISPÁNICOS 47.1 (OTOÑO 2022) 

 
SERGI RIVERO-NAVARRO 
 
—————————————————————————— 

 
La filosofía mística en la filmografía 
de José Val del Omar (1904-1982) 
 
Este artículo tiene como objetivo estudiar la filosofía extática que José Val del 
Omar articula en torno al cine, examinando tanto ensayos suyos como el 
Tríptico elemental de España. Todo ello en diálogo con la filosofía de Henry 
Bergson, las nociones de “aura” e “iluminación profana” de Walter Benjamin, 
el “espacio háptico” de Gilles Deleuze y Felix Guattari y la “visualidad háptica” 
de Laura Marks, así como los postulados de diversos autores englobados en la 
“teoría salvaje” de Rachel O. Moore.  
 
Palabras clave: José Val del Omar, misticismo, éxtasis, shock, háptico 
 
This article studies the ecstatic philosophy that Val del Omar articulates 
around cinema, by examining several of José Val del Omar’s essays as well as 
the Tríptico elemental de España. This will be pursued in dialogue with Henry 
Bergson’s philosophy, Walter Benjamin’s notions of “aura” and “profane 
illumination,” Laura Mark’s “haptic visuality,” and Deleuze and Guattari’s idea 
of “haptic space,” as well as the propositions of Rachel O. Moore’s “savage 
theory.” 
 
Keywords: José Val del Omar, mysticism, ecstasy, shock, haptic 
 
Este ensayo asume como punto de partida que la noción de éxtasis es clave 
para entender la filmografía de José Val del Omar y propone examinar tanto 
sus escritos como los films que conforman el Tríptico elemental de España 
para delimitar las concepciones místicas sobre las que se asienta su obra. 
Ahora bien, sin negar el rol destacado que juegan San Juan de la Cruz y el 
misticismo cristiano en la filmografía valdelomariana, el presente artículo 
subraya igualmente la importancia de una serie de concepciones no 
estrictamente religiosas que contribuirían a que el misticismo de Val del 
Omar fuera fundamentalmente aconfesional y comunal. 

Este ensayo consta de dos partes: la primera busca establecer un 
diálogo entre el proyecto místico-cinemático de Val del Omar y una serie de 
teorías que conciben el cine como un vehículo extático. Algunas de estas 
teorías – elaboradas por autores y cineastas de inicios del siglo XX – entre 
los que se contarían Vachel Lindsay, Sergei M. Eisenstein, Jean Epstein o Béla 



 
 

 

 

218 

Balázs – son consideradas como ejemplos de lo que Rachel O. Moore 
denomina “teoría salvaje”, al estar en deuda con ciertas nociones animistas 
o mágicas presentes en culturas mal llamadas “primitivas”. En el presente 
artículo se tienen en cuenta además las conexiones entre las ideas 
“cinemísticas” de Val del Omar con ciertos aspectos de la filosofía de Henry 
Bergson, la teoría sobre el extrañamiento de Victor Shklovsky, el concepto 
de shock perseguido por Antonin Artaud mediante su “Teatro de la 
Crueldad”, las nociones del “aura” y de la “iluminación profana” de Walter 
Benjamin, así como la teoría háptica expuesta tanto por Gilles Deleuze y 
Felix Guattari como por Laura U. Marks y Guiliana Bruno. La segunda parte 
de este ensayo, por otro lado, analiza las películas que conforman el Tríptico 
elemental de España, a fin de poner de relieve cómo trata el director 
granadino de materializar su agenda: llevar a su público al trance y a la 
revelación. 
 
UN CINE MÍSTICO 
En el libro Val del Omar sin fin, coeditado con María José Val del Omar, 
Gonzalo Sáenz de Buruaga afirma – de forma tentativa y a modo de “guía 
para ulteriores profundizaciones” – que la sensibilidad mística es una 
constante en la vida y obra de José Val del Omar (40). Si bien tales 
profundizaciones llegan más tarde con su artículo “Engañoso espacio | 
Tiempo sin fin”, lo que nos interesa aquí es que esa afirmación deja entrever 
el papel troncal que desempeña dicha temática en la obra del director de 
cine granadino. 

De todas formas, Sáenz de Buruaga no está solo a la hora de considerar 
la mística como tema clave de la filmografía de Val del Omar. En este sentido, 
autores como Javier Ortiz-Echagüe, Rafael Llano, Carlos Muguiro, Eugeni 
Bonet, Román Gubern o Matt Losada, subrayan igualmente en sus 
investigaciones el rol destacado del fenómeno extático. Javier Ortiz-
Echagüe, por ejemplo, expone en “El Sputnik y el Cuerpo Místico” cómo el 
cine constituye para el director granadino una forma de comunicar lo 
inefable. Rafael Llano, en “El duende de la ascética castellana: Fuego en 
Castilla”, conecta el interés de Val del Omar por las esculturas estilizadas de 
Berruguete con la idea del ascenso místico y el duende. El director Carlos 
Muguiro examina en “Jardines de la visión: Aguaespejo granadino y el avant-
garden cinematográfico” la relación del estado de contemplación místico a 
través de las imágenes de hortus conclusus empleadas por Val del Omar en 
Aguaespejo granadino. Por su parte, el cineasta e historiador Eugeni Bonet 
en “Amar: Arder. Candentes cenizas de Val del Omar” equipara el papel que 
desempeña la mística en Val del Omar al rol que tiene la magia en la obra del 



 
 

 

 

219 

cineasta norteamericano Kenneth Anger. A su vez, Román Gubern, en el 
perfil que esboza del cineasta en Val del Omar, cinemista, subraya que el 
interés del director granadino por Santa Teresa de Ávila y San Juan de la 
Cruz coexiste armónicamente con su pasión por la tecnología, un factor que, 
en opinión del crítico, imprime a su misticismo una dimensión moderna:  
 
[S]u perfil le sitúa entre el bricolaje ingenieril de un Edison – aunque sin su apetencia 

ni productividad mercantil – y la experimentación técnico-formal de un Abel Gance, 

pero enraizado en la tierra y el entorno cultural de Manuel de Falla y García Lorca, e 

instalado en la tradición mística de Teresa de Ávila – cuya frase “el amor es camino 

de conocimiento” gustaba citar – y la vena poética y reflexiva que empalmaba con 

san Juan de la Cruz y con María Zambrano. (7)  

 
Por último, en “San Juan de la Cruz in Tactilvisión: The Technological 
Mysticism of José Val del Omar’s Tríptico elemental de España”, Matt Losada 
propone entender el tríptico cinematográfico de Val del Omar como la 
reproducción de los estadios del proceso místico descritos por San Juan de 
la Cruz y, se hace eco igualmente de esta mezcla de modernidad con 
tradición a la que hace referencia Gubern en la cita anterior. Estableciendo 
una analogía entre las etapas de la Unio Mystica señaladas por San Juan de 
la Cruz y las prácticas experimentales de Val del Omar, la investigación de 
Losada revela cómo el cineasta granadino combina el perfil del visionario 
tradicional con aquel otro del moderno que quiere usar la tecnología del 
cine para provocar en el espectador una suerte de despertar místico capaz 
de liberarlo del estupor y aletargamiento que la sociedad contemporánea y 
sus normas impone al individuo.  
 
EISENSTEIN Y EL EX-STASIS CINEMATOGRÁFICO 
Val del Omar no es el único director cinematográfico que se propone 
arrebatar a los espectadores. Por medio de su teoría del “Montaje de 
atracciones” y la idea de “pathos”, Sergei M. Eisenstein reivindica 
igualmente un cine capaz de atraer la atención del espectador hasta el punto 
de conmoverlo, de transportarlo a un estado de éxtasis al que, eso sí, siempre 
le seguiría una fase reflexiva. En la primera sección de Nonindifferent 
Nature, el propio autor afirma que “the effect of the pathos of a work 
consists in bringing the viewer to the point of ecstasy” para, a continuación, 
remitir a la definición etimológica de éxtasis (ex-stasis), entendida como 
aquello que está fuera de su estado habitual (Eisenstein 27). En este sentido, 
el éxtasis constituye una transposición que sitúa a un elemento fuera de su 
lugar o contexto habitual. Ahora bien, el director ruso es plenamente 



 
 

 

 

220 

consciente de los diferentes niveles de significación del término éxtasis y de 
la relación de lo extático con estados psicofísicos como la embriaguez, el 
sueño, la locura y el trance religioso, especialmente porque en todos los 
casos comportan una suspensión del estado de consciencia ordinario. Tal 
como clarifica Eisenstein en un ensayo pormenorizado sobre la figura de El 
Greco, su definición de éxtasis “engloba todas las formas del estado extático, 
entre las cuales el éxtasis religioso no es más que un islote específico en 
medio de un mar que incluye también la histeria, el orgasmo y toda serie de 
fenómenos” (cit. en Molina Barea 78).  

No es casual que Eisenstein aborde el tema del éxtasis en un ensayo 
consagrado al Greco, puesto que el director ruso identifica al pintor cretense 
como un autor extático por emplear figuras estilizadas y arrebatadas en 
cuadros que resultarían, asimismo, precursores del montaje 
cinematográfico. A este respecto, María del Carmen Molina Barea nos 
recuerda que el cineasta ruso atribuye esa “voluntad de montaje” del Greco 
en parte a la tendencia de dicho pintor a sacar los elementos de sus obras 
pictóricas “de su estado habitual” (78).  

Eisenstein se refiere a dos paisajes del pintor para ejemplificar esa 
transposición. El primero es Vista de Toledo (ca. 1599-1600), cuadro en el que 
se representa la ciudad castellana bajo una tormenta, y el segundo es Vista 
y plano de Toledo (1608). El director ruso analiza este último lienzo en su 
ensayo “Montaje vertical” (1940) y lo pone como ejemplo de una 
representación que no es el resultado de un único punto de vista sino de la 
combinación de varios. Así, el Greco se toma la libertad de deconstruir la 
ciudad y reorganizarla por medio de una síntesis de perspectivas que 
generan una imagen imposible. Este montaje de elementos se da igualmente 
en Vista de Toledo, aunque lo que a Eisenstein más le llama la atención de 
este otro cuadro es, sobre todo, la disolución extática del artista en lo que en 
apariencia es sólo un paisaje de Toledo: “the subjective, ecstatic dissolution 
of him in the apparently ‘objective’ landscape” (Nonindifferent 120).  

En cualquier caso, estas dos pinturas no serían los únicos ejemplos en 
los que Eisenstein se basaría para calificar al Greco de precursor del montaje 
cinematográfico. El análisis de otro lienzo, El martirio de San Mauricio y la 
legión tebana (1580-82), revela una nueva transposición que esta vez no 
sería espacial sino de índole temporal. En efecto, esta obra representa 
simultáneamente varias escenas en la vida de San Mauricio, aunque son 
distribuidas en un orden secuencial, de manera que los eventos en primer 
plano son anteriores cronológicamente a los que aparecen representados al 
fondo. A esta distribución sucesiva de acontecimientos en una misma 
imagen el director ruso la denomina “procedimiento de descomposición 



 
 

 

 

221 

simultánea de una acción en fases separadas en el tiempo” (cit. en Molina 
Barea 77). 

Es justamente ese tipo de distribución el que permite a Eisenstein 
señalar al pintor cretense como precursor del montaje cinematográfico (77). 
Sin embargo, la dimensión extática de El Greco no sería exclusivamente 
resultado de incorporar estas técnicas de montaje. Para Eisenstein, residiría 
también en la propia composición y, de manera particular, en la 
representación distorsionada y contorsionada de las figuras que reproduce 
en sus cuadros. Y es que la intensa y desbordante expresividad de los 
personajes en línea con sus músculos en tensión y el arqueamiento de sus 
cuerpos emulan el aspecto físico de los sujetos en éxtasis. Además, la 
característica distensión vertical o alargamiento de los cuerpos de El Greco 
– que Val del Omar observará también en el escultor Alonso Berruguete – 
parecen acercar a los protagonistas de sus cuadros más al cielo que a la 
tierra. Asociándola a un efecto de ensoñación o alucinación, Eisenstein trata 
de lograr esa distorsión mediante el uso del objetivo angular de 28 mm. 
Marta Piñol Lloret afirma a este respecto que “según el director las 
composiciones del Greco tenían una estructura pareja a la que proporciona 
este tipo de objetivo, el cual, a su entender, era el objetivo extático por 
excelencia” (419).  

Val del Omar comparte con Eisenstein tanto el interés por las pinturas 
del Greco como por las técnicas de montaje, los juegos de luces y colores o 
la distorsión mediante angulares y los entiende asimismo como fórmulas 
para provocar un efecto extático en el público, a juzgar por las técnicas y 
tecnologías que aplica a su filmografía. Al cineasta granadino tampoco le 
pasa desapercibida la “distensión vertical” de las figuras del Greco, que 
interpreta – al igual que Eisenstein – como un intento de representar 
gráficamente el desbordamiento extático.   

 
LOS ROSTROS AURÁTICOS DE BENJAMIN 
El concepto de éxtasis propuesto por Eisenstein engarza, por otro lado, con 
una visión moderna de lo extático, desprovista de contenido y finalidad 
religiosa. Una desacralización que también encontramos en el ensayo 
“Surrealism: The Last Snapshot of the European Intelligentsia” (1929), de 
Walter Benjamin. Allí, el filósofo alemán acuña precisamente el concepto de 
“iluminación profana” para referirse a un estado capaz de conducir a una 
revelación, visión o intuición capaz de trascender el plano convencional de 
la realidad. La “iluminación profana”, en tanto que éxtasis, es una 
experiencia atemporal o, al menos, una que se descuelga del tiempo 
cronológico para ubicarse en el aquí y ahora.  



 
 

 

 

222 

Por otro lado, para Benjamin, la figura humana y, en especial, los rostros 
de las viejas fotografías son los únicos contenidos reproducidos 
mecánicamente capaces de retener la dimensión aurática: “En las primeras 
fotografías vibra por vez postrera el aura en la expresión fugaz de una cara 
humana” (“La obra” 31). Debe recordarse que, en su ensayo “La obra de arte 
en la época de su reproductibilidad técnica” (1935), el filósofo alemán define 
el aura como aquello original, singular e irrepetible. Allí, Benjamin también 
advierte que los modernos medios mecánicos de reproducción, como la 
fotografía o el cine, no consiguen retener el aura de los objetos que capturan, 
con la comentada excepción de la reproducción de rostros humanos.  

La naturaleza distintiva que tienen para Benjamin los rostros humanos 
capturados fotográficamente coincide con el interés de Val del Omar por 
captar las expresiones faciales de las personas mientras asisten a sesiones 
colectivas de cine. En efecto, a fin de documentar el trabajo de las Misiones 
pedagógicas de la 2a República española, el director español fotografió las 
caras iluminadas del público asistiendo, en su gran mayoría por primera 
vez, a una proyección cinematográfica. Explica Gubern que las fotos que el 
director español tomó de ese público, sencillo y fascinado al mirar por 
primera vez el prodigio del cine, lograron captar todo un registro de 
emociones que iban desde el asombro, la fascinación o el gozo hasta la 
ensoñación, la carcajada y el susto (23). La oportunidad de ver de primera 
mano cómo, en su éxtasis cinematográfico, los espectadores lograban 
abandonar su aislamiento individual y reconectarse con el resto del grupo 
fue probablemente uno de los detonantes para que Val del Omar acabara 
asumiendo que la misión de todo cineasta debe ser la de provocar, a través 
de su cine, la comunión de la humanidad. De ahí que el propio director, en 
su artículo “Meca-mística del cine” (1961), afirme que es “obligado que la 
técnica mágica del cine sirva a una mística de amor al prójimo” (Val del 
Omar 281).  
 
LA MECA-MÍSTICA 
La referencia específica a la magia en la frase de Val del Omar citada 
anteriormente sitúa al cineasta granadino dentro de la órbita de autores 
como Eisenstein, Benjamin, Epstein o Balázs, y de las ideas que conforman 
lo que Moore ha venido a denominar “Teoría salvaje”. Los pensadores 
agrupados bajo el paraguas de esta noción interpretan justamente el cine 
como un acto mágico capaz, por un lado, de superar las limitaciones 
expresivas del lenguaje conceptual y, por otro, de devolver al ser humano a 
un estadio prelingüístico en donde la intuición y tactilidad resultan 
esenciales para conocer y constatar la materialidad del mundo. A este 



 
 

 

 

223 

respecto, afirma Moore que, en las primeras teorías surgidas sobre el cine, 
el lenguaje conceptual que se había consolidado en el mundo moderno era 
visto como “an impoverished expressive form whose arbitrariness and 
imprecision could be overcome by the moving picture. The space between 
the world and the thing is not arbitrary but magical” (7). En base a esto, el 
cine sería el revulsivo capaz de librar al ser humano de la apatía sensorial 
en que lo han sumido los tiempos modernos y los entornos urbanos, 
sobresaturados de estímulos. 

En línea con dichas posibilidades, Val del Omar delimita en “Meca-
mística del cine” dos caminos distintos para el cine. El primero estaría 
consagrado a transferir al público el goce experimentado por el propio 
cineasta en el acto de la creación cinematográfica: “El espectador de 
cualquier edad nos abre la cuna de sus sueños para que depositemos el 
nuestro, para que le contagiemos nuestro goce, para que sensibilicemos su 
conciencia” (Val del Omar 282). El segundo camino, por el contrario, estaría 
orientado a un objetivo mercantilista, que pervertiría las posibilidades 
transcendentales del séptimo arte y lo convertiría en un mero espectáculo.  

En último término, la comunión que busca el primer modelo 
cinematográfico se contrapone a la alienación y masificación de la segunda 
fórmula cinematográfica. Ahora bien, para Val del Omar, no es el medio sino 
el propio cineasta quien determina qué tipo de cine quiere hacer. El séptimo 
arte es, en este sentido, un mecanismo neutro. Así lo manifiesta en su 
artículo “Desbordamiento apanorámico de la imagen” (1957), en donde 
señala que “[l]a máquina del cine es sólo un artefacto, un instrumento que 
puede vitalizar y matar” (Val del Omar 138). Al argumentar que las causas de 
la alienación de los espectadores (o de las masas) no se basan tanto en las 
características intrínsecas del cinematógrafo sino más bien en el uso que de 
él se hace, Val del Omar se opone a la interpretación que Benjamin hace de 
dicho medio. Y pese a ello, los efectos de la experiencia aurática – que, según 
el pensador alemán, se refleja no sólo en la obra de arte sino también en 
eventos o en experiencias originales e irrepetibles – están implícitamente 
presentes en lo que el director granadino espera provocar a través del 
medio cinematográfico.1 Parece razonable en consecuencia argumentar, 
como lo hace Javier Ortiz-Echagüe en su ensayo “El Sputnik y el Cuerpo 
Místico”, que Val del Omar se marca como objetivo lograr un espectáculo 
“aurático” en la sala de exhibición cinematográfica: 

  
Val del Omar se propuso conseguir, precisamente en la sala de exhibición 

cinematográfica, un espectáculo “aurático”, aunque no lo llamase con ese nombre. El 

término más parecido al “aura” que se puede encontrar en los escritos de Val del 



 
 

 

 

224 

Omar sería el “duende”, un concepto acuñado por Federico García Lorca para definir 

lo que sucede cuando un artista actúa con un “verdadero estilo vivo”, procedente de 

lo más profundo, de la “cultura de la sangre”. (277-78) 

 

Es cierto que, como postula Ortiz-Echagüe, el propio contexto cultural de Val 
del Omar lo acerca más a pensar en términos de “duende” que de “aura”, 
pero ambas nociones remiten a un mismo momento singular en el que las 
categorías espacio-temporales se diluyen, al igual que lo hacen los límites 
individuales de quien experimenta el evento. Las similitudes entre la 
experiencia del aura, la iluminación profana y el desbordamiento que se 
produce en el individuo poseído por el duende son notorias, si bien el éxtasis 
que Val del Omar espera del cine es descrito a veces con una terminología 
religiosa que se aleja por momentos de la perspectiva profana de Benjamin. 
Pese a ello, que la teoría extática de Val del Omar no sigue los cánones 
tradicionales del misticismo religioso católico quizá ya lo pone de 
manifiesto el hecho mismo de que dicho director quiera provocar el 
arrebatamiento por medios mecánicos.  

No debe sorprendernos, en este sentido, que uno de los conceptos clave 
de su teoría sea el de la “meca-mística”. Sáenz de Buruaga sostiene que Val 
del Omar maneja tal concepto desde los años 30 pero que es en el período 
comprendido entre finales de los años 50 y los 70 cuando le imprime a esa 
noción su forma definitiva (Sáenz de Buruaga y Val del Omar 186). De hecho, 
primero aparece el término “meta-mística” y, ya en los años 50, Val del Omar 
introduce el de “meca-mística”. Eso sí, de acuerdo con Ortiz-Echagüe, esos 
dos conceptos no serían esencialmente distintos, sino que aportarían 
matices específicos dentro de la misma teoría mística del cineasta (Val del 
Omar 269). 

En todo caso, Val del Omar acuña el término “meca-mística” para 
reiterar que la tecnología del cine debe estar al servicio de una finalidad 
extática y que no se puede permitir que la tecnología se convierta en fin por 
sí misma. En su presentación “Dilema y poder” (1961), el cineasta alude 
precisamente a los peligros de que el cine se deje dominar por la tecnología 
y pierda en consecuencia su “objetivo conmocional”: “La verdad es que 
muchos de nosotros vivimos entre máquinas de ensuciar cerebros”. De ahí 
que abogue por una conciencia meca-mística que tome las riendas de la 
mecánica: “Hay que montar sobre las máquinas, y esto sólo se logra desde 
una posición mental meca-mística” (Val del Omar 159). 

Curiosamente el empeño, por parte del cineasta granadino, de 
combinar mística y tecnología recuerda al objetivo que se marca la filosofía 
de Henri Bergson. Como puede comprobarse, entre otros pasajes, en el 



 
 

 

 

225 

capítulo 4 (titulado “Observaciones finales. MECÁNICA y MÍSTICA”) de su 
libro Las dos fuentes de la moral y de la religión (1932), el pensador francés 
apela a un misticismo de nuevo cuño que, ayudado de la intuición y de la 
tecnología, permita a la especie humana alcanzar un nuevo peldaño 
evolutivo, regido por el amor universal: 

  
Agreguemos que el cuerpo agrandado espera un suplemento de alma, y que la 

mecánica exigiría una mística. Los orígenes de esta mecánica son tal vez más místicos 

de lo que pudiera creerse, y no volverá a encontrar su dirección verdadera, ni rendirá 

servicios proporcionados a su poder, más que si la humanidad, a quien ha encorvado 

todavía más sobre la tierra, llega, gracias a ella, a enderezarse y a mirar al cielo. 

(Bergson 297) 

 

Para Bergson, que la mecánica requiera una mística responde a la necesidad 
de no caer en el reduccionismo materialista del positivismo, desde el que se 
habría negado la dimensión espiritual (o metafísica) de la realidad. Solo la 
combinación del conocimiento intelectivo con otro de carácter intuitivo 
(como el adquirido por medio de la experiencia mística) puede asegurar lo 
que, para el filósofo francés, es el principal objetivo del ser humano: acceder 
a lo absoluto. 

Esa misma intención se reitera en Val del Omar en un collage sobre 
cartulina roja sin fecha (probablemente de los años 70) titulado “Meca 
Mística: mecánica invisible”. En dicho montaje se puede leer, entre otras, la 
siguiente proclama:  

 
POR AMOR queremos contagiar nuestro gozo  

derramar nuestros descubrimientos  

encender en nuestros semejantes nuestro propio fuego  

dar a Luz  

transitar conectando a todo el mundo en la UNIDAD. (Sáenz de Buruaga y Val del 

Omar 402)  

 
Val del Omar considera que la tendencia más profunda del individuo es el 
anhelo por recuperar una supuesta unidad primigenia con el resto de la 
humanidad y con el mundo. En este sentido, las sesiones cinematográficas 
en las que múltiples individuos coincidían y vibraban al unísono con el 
espectáculo lumínico que se desplegaba frente a ellos proporcionaban un 
atisbo de aquella unidad perdida. Así mismo, hay en los planteamientos 
teóricos y artísticos del cineasta granadino la intención de retornar a un 
presunto ser humano original, orgánico y corporal, cuyas sensaciones aún 



 
 

 

 

226 

no habrían sido deformadas por las estructuras cognitivas racionales. Para 
sortear las barreras racionales y facilitar, de esa manera, la llegada del 
arrebato místico, el director busca provocar con su cine una suerte de shock 
o estremecimiento en el espectador. Losada afirma a este respecto que Val 
del Omar “proposes to use the technology of the cinema as a mystical 
medium with which to shock the spectator out of an anaesthetized modern 
condition” (102). El shock supondría liberar al espectador de un estado de 
conciencia automatizado que mantiene adormecidos tanto sus sentidos 
como su capacidad para captar plenamente el mundo que le rodea.  

 
EL EFECTO DE EXTRAÑAMIENTO 
Resulta inevitable la comparación de esta idea del shock con la noción de 
desfamiliarización o extrañamiento (ostranenie) de Viktor Shklovsky.2 En el 
manifiesto formalista “Art as Technique” (1917), el autor ruso constata que 
la percepción deviene automática a fin de reducir el esfuerzo que conlleva 
la propia percepción del mundo, pero ello implica un sacrificio de todo lo 
que no se ajusta a los moldes más habituales y, en último término, limita las 
posibilidades de ser del individuo. Así, para Shklovsky, el propósito del arte 
sería contrarrestar esa captación automatizada del mundo haciendo que los 
objetos se nos presenten como nuevos y extraños:  

 
The purpose of art is to impart the sensation of things as they are perceived and not 

as they are known. The technique of art is to make objects “unfamiliar,” to make 

forms difficult, to increase the difficulty and length of perception because the process 

of perception is an aesthetic end in itself and must be prolonged. Art is a way of 

experiencing the artfulness of an object: the object is not important. (12) 

 
Por su parte, Artaud está convencido de que el cine es el medio idóneo para 
lograr el efecto de extrañamiento al que se refiere Shklovsky. De ahí que, en 
su ensayo “Sorcery and Cinema” (1927), sostenga que todos los objetos o 
eventos filmados, incluidos los más modestos, adquieren un significado y 
una luminosidad singulares tras ser capturados por el objetivo: “Because 
cinema isolates objects, it gives them a life which is separated and which 
becomes more and more independent as it detaches itself from the banal 
sense of objects” (Artaud, “Sorcery” 37). 

Béla Balázs y Jean Epstein (dos de los autores vinculados a la “Teoría 
Salvaje” de Moore) se pronuncian al respecto de la capacidad 
desfamiliarizadora del cine en términos similares. Balázs, por un lado, 
destaca la habilidad de la cámara cinematográfica para desvelar nuevas 
realidades hasta entonces ocultas a nuestros sentidos y, muy 



 
 

 

 

227 

particularmente, para mostrar realidades conocidas de forma innovadora: 
“cinema’s uniqueness comes only secondarily from the new, ‘other things’ 
shown; instead, he says here that the way they were shown was the key 
innovation” (Moore 64). Por su parte, Epstein considera que el cine rescata 
los objetos de la irrelevancia que les asigna el mundo convencional: “[t]hose 
lives it creates, by summoning objects out of the shadows of indifference 
into the light of dramatic concern, have little in common with human life” 
(295). Además, dicho autor ve al cineasta como una especie de brujo 
moderno puesto que, como aquel, es capaz de otorgar un estatus sagrado a 
objetos hasta entonces ordinarios (295).  

En “Óptica biónica energética ciclo-tactil” (1971-74), Val del Omar 
también coincide con Shklovsky al sostener que nuestra percepción está 
condicionada por toda una suerte de automatismos: “[n]os encontramos 
sumergidos en una atmósfera de automatismos fisiológicos que es lógico no 
percibamos” (150). A su vez, el director granadino parece igualmente 
concordar con Artaud, Balázs y Epstein a la hora de observar la habilidad 
del cine para convertir lo ordinario en algo extraordinario. Así, abordando 
cuestiones de recepción en su ponencia “Meridiano del color de España” 
(1959), llega a afirmar que “[t]odo el público es un gran niño enamorado de 
lo extraordinario, y lo extraordinario está en las entrañas de lo cotidiano” 
(119). 

Volviendo a Artaud y a su mencionado ensayo “Sorcery and Cinema”, 
cabe señalar que este autor apunta a su vez a la necesidad de cultivar un cine 
capaz de recrear y proporcionar la “atmósfera de trance” necesaria para 
predisponer al público a toda una serie de revelaciones. En su opinión, dicha 
“atmósfera” sería equivalente a una intoxicación física que le permitiría al 
cine establecer una comunicación directa con el cerebro del espectador: 
“There is in cinema, a kind of physical intoxication, which communicates the 
movement of images directly to the brain. The mind is set into upheaval, 
beyond all representation … The cinema essentially reveals an occult life 
and puts us into direct contact with it” (Artaud, “Sorcery” 38).  

Más adelante, Artaud le reclamará al teatro lo mismo que le exige al 
cine. A este respecto, en The Theater and Its Double (1938) el autor francés 
aboga por un tipo de artes escénicas que busque con premeditación un 
shock lo suficientemente abrupto e intenso como para despertar en los 
espectadores un estado perceptivo más profundo y agudo o, en otras 
palabras, un shock lo suficientemente terapéutico como para revivir sus 
facultades mentales (Theater 84). En el segundo manifiesto del “Teatro de la 
crueldad”, Artaud sostiene que la habilidad del teatro para despertar en el 
espectador tales estados se fundamenta en la atracción humana por los 



 
 

 

 

228 

momentos límite, por las experiencias más intensas de nuestra existencia: 
“Admittedly or not, conscious or unconscious, the poetic state, a 
transcendent experience of life, is what the public is fundamentally seeking 
through love, crime, drugs, war, or insurrection” (Theater 122). El amor, la 
transgresión de las normas y leyes, los estados inducidos por ciertas 
sustancias embriagantes, el peligro de muerte... son todas ellas experiencias 
críticas porque requieren nuestra completa atención y suspenden el diálogo 
mental que nos impide estar presentes en el aquí y el ahora. Es por ello que 
dichas situaciones tienen el poder de emplazar al ser humano en el mismo 
estado extático que tanto Artaud como Val del Omar quieren inducir en el 
público. Ahora bien, el francés considera que la forma más efectiva de lograr 
impactar a los espectadores es mediante la incorporación de imágenes de 
violencia física en sus obras (de ahí el concepto de “crueldad”): 
 
[A] theater in which violent physical images crush and hypnotize the 
sensibility of the spectator seized by the theater as by a whirlwind of higher 
forces. A theater which, abandoning psychology, recounts the 
extraordinary, stages natural conflicts, natural and subtle forces, and 
presents itself first of all as an exceptional power of redirection. (Artaud, 
Theater 82-83)  

 
Para Val del Omar, sin embargo, no todo vale para conmocionar al público. 
El director español tiene claro que el tipo de trance que quiere trasladar a 
sus espectadores debe conducir al amor fraternal, con lo que las situaciones 
violentas no parecen ser, en este caso, el catalizador ideal de la experiencia 
extática. Las imágenes poéticas que buscan la belleza, en cambio, sí juegan 
un papel importante. Debemos recordar que en su entrevista para el 
semanario La Pantalla, del 30 de septiembre de 1928, Val del Omar vincula 
platónicamente verdad, belleza y bien: “Las columnas básicas de toda 
manifestación de arte, incluso, desde luego, la cinematografía, son la verdad 
y la belleza …  A través del amor y del conocimiento, la verdad y la belleza se 
van uniendo hasta formar en Dios un único bien” (96). Aun así, debe 
reconocerse una cierta violencia audiovisual en sus cortometrajes, no sólo 
porque abundan en ellos los motivos como las tumbas, las calaveras, las 
imágenes de figuras tensionadas o los primeros planos de rostros inmersos 
en el dolor que precede al éxtasis, sino también porque la discontinuidad 
narrativa, el montaje aparentemente disociativo, las ópticas 
distorsionadoras y la agresividad de la iluminación pulsional obligan al 
espectador a salir de su zona de confort y a enfrentarse a unas secuencias 
cuyo sentido parece haberse suspendido.  



 
 

 

 

229 

 
EL TRÍPTICO DE VAL DEL OMAR 
A pesar de que su obra fílmica incluye otros títulos, lo cierto es que el 
proyecto cinematográfico con el que Val del Omar planea llevar al público al 
éxtasis es su Tríptico elemental de España. Las tres películas que lo 
conforman – Acariño galaico (1961-1982), Fuego en Castilla (1958-61) y 
Aguaespejo granadino (1953-1955) – fueron rodadas en orden inverso al que 
debían mostrarse. Pero antes de pasar a examinar cada una de ellas con más 
detalle es necesario mencionar el doble sentido del término “elemental” 
incluido en el título del Tríptico que, por un lado, estaría relacionado con la 
noción de elemento natural primigenio o generador. Dicho sentido remitiría 
a los filósofos griegos presocráticos y su búsqueda de la materia (o 
materias) prima(s) a partir de la(s) que habría surgido el resto de la 
creación. Por otro lado, “elemental” sería también una referencia a lo 
primitivo, un término que Val del Omar habitualmente contrapone a la 
civilización y de la sociedad de consumo y que asocia con lo esencial o lo 
auténtico. 

El primero de los sentidos del término “elemental” aparece ya inscrito 
en la propia estructura del proyecto al ser ordenado en base a tres materias 
primas o elementos primigenios. Val del Omar planeó empezar su tríptico 
con el barro gallego, siguiendo con el fuego castellano y culminando con el 
aguaespejo granadino, aunque en los últimos años de su vida el autor 
decidió sumar al proyecto un prólogo o “vórtice”, titulado Ojalá, en el que 
comenzó a trabajar poco antes de morir pero que nunca llegó a filmar.  

Asimismo, los tres episodios visualizados en el orden anteriormente 
mencionado (partiendo del barro para finalizar en el agua) son una 
metáfora de las etapas purificadoras de la vía mística, que partiría del 
material más denso y turbio para culminar, después del tormento del fuego, 
en el agua más fluida y cristalina. A este respecto, Losada recuerda que dicho 
orden representa las etapas místicas por las que, según San Juan de la Cruz, 
pasaría el alma hasta reunirse definitivamente con el Amado (106). Así pues, 
dado que el orden previsto por el director granadino comienza con Acariño 
galaico, empezaremos con este film un estudio más pormenorizado de los 
tres títulos con los que Val del Omar trata de llevar a la práctica su proyecto 
de cine extático.  
 
ACARIÑO GALAICO [DE BARRO] 
En 1961, Val del Omar viaja a Ourense para rodar Acariño galaico [De Barro], 
la tercera parte de su Tríptico (o la primera parte, si consideramos el orden 
de visionado). Si bien la película Acariño galaico comenzó a filmarse ese 



 
 

 

 

230 

mismo año, la muerte del director en un accidente automovilístico en 1982 
dejó su edición inconclusa. En 1995, Javier Codesal, por encargo de la 
Filmoteca de Andalucía, reconstruyó y completó el film a partir del montaje 
y la sonorización que Val del Omar había perfilado, aunque con 
significativos añadidos propios (especialmente en el apartado de la banda 
sonora).  

Tal como detalla Gubern, si bien inicialmente el viento tenía que ser el 
sustrato elemental para complementar al fuego y al agua de las otras dos 
entregas, el encuentro del cineasta con el escultor gallego Arturo Baltar, que 
elaboraba sus obras con arcilla, reconduce hacia el barro el material 
representativo de esta etapa mística (85). La perspectiva cristiana de lo 
material como algo perecedero (y, en último término, como un obstáculo 
para el desarrollo espiritual) parece comunicarse en este film a través del 
tono lúgubre que imprime el uso exclusivo de la fotografía en blanco y negro 
(a veces incluso proyectada en negativo), así como la presencia de 
iconografía relacionada con la muerte, ya se trate de planos de tumbas o de 
relieves de calaveras esculpidas en panteones. Hay algunas escenas de 
colectivos celebrando procesiones, así como imágenes con alto contenido 
simbólico como planos de relojes, sugiriendo el inexorable paso del tiempo, 
o tomas de animales considerados impuros por la Biblia, como ranas o 
anguilas, versión acuática de la serpiente. Por otro lado, la aparición del 
propio escultor Arturo Baltar en el film, embadurnado de barro de pies a 
cabeza, no solo equipara la imagen humana con las de las esculturas y 
relieves incluidos en el film, sino que nos remite a antiguas mitologías en las 
que el ser humano es creado por los dioses o figuras semi-divinas a partir 
del barro. En diversas ocasiones, el escultor aparece acostado y con los ojos 
cerrados en un entorno natural bucólico, como si estuviera soñando las 
imágenes que se van intercalando. Abundan a la vez tomas en primer plano 
de Baltar donde el fango del rostro acentúa el contraste con los ojos abiertos, 
que miran a través de una rendija un mundo que se despliega. De hecho, los 
ojos desempeñan un papel crítico en todo el film dado que abundan 
primerísimos primeros planos centrados en ellos. Es más, Val del Omar 
establece una comparación (quizá incluso una vinculación) entre el ojo 
humano y el ojo divino representado gráficamente dentro de un triángulo. 
De todas formas, los planos detalle del órgano de la visión no es el único 
recurso empleado en el film para resaltar la importancia de la mirada. Así, 
por ejemplo, en un plano en que muestra un grupo de cuatro mujeres 
jóvenes en un balcón, tres de ellas aparecen observando fijamente un evento 
extradiegético, mientras que la cuarta interpela al espectador mirando 
directamente a la cámara (Acariño 00:22:24). Cuando se muestra todo el 



 
 

 

 

231 

rostro de una persona, la boca también adquiere importancia y el modelo o 
bien aparece con la boca abierta o la va abriendo progresivamente. Esa 
abertura puede ser resultado incluso de la iluminación pulsional que, 
aplicada tanto a los rostros humanos como a las esculturas de barro, crea la 
impresión de que la boca se mueve. Uno de los ejemplos más claros de ello 
es el retrato teresiano de una mujer ataviada con una capa (00:22:17). Su 
mirada perdida junto al efecto desfamiliarizador de la luz pulsional que 
desencaja su boca entreabierta durante el trance, parecen querer comunicar 
la idea de que la naturaleza extática del ser humano está íntimamente ligada 
a su dimensión material. Tal como afirma Muguiro, la boca abierta está 
íntimamente ligada a la expiración del alma y al soplo divino durante el 
trance (178-79).  

Por otro lado, los patrones geométricos emulando hojas y otros motivos 
florales que Val del Omar proyecta sobre muchos de esos rostros subrayan 
la relevancia de la naturaleza en el film. De hecho, en toda la obra se 
establece una oposición binaria entre lo natural y lo artificial, entre lo vivo 
y lo muerto, entre aquello que se encuentra en movimiento (ex-stasis) y lo 
estático (stasis). Planos como los que muestran calaveras esculpidas sobre 
losas de sepulcros contrastan con las plantas y flores que las circundan, 
mecidas por el viento en una suerte de vaivén vital. Son imágenes que 
remitirían al viejo motivo clásico del memento mori, donde la vanidad 
humana queda en entredicho por la inexorabilidad de la muerte. De todas 
formas, Val del Omar va más allá y traslada esa oposición entre lo natural y 
lo superfluo al ámbito religioso y social, oponiendo a la religión 
institucionalizada una especie de culto por la naturaleza. Elixabete Ansa 
Goicoechea argumenta a este respecto que el Tríptico propone “una mística 
universal que paradójicamente consigue desafiar tanto el discurso católico 
del régimen como los procesos de modernización que éste impulsa” (486). 
E Isaac García Guerrero advierte, por su parte, que Val del Omar contrapone 
al nacionalcatolicismo – ferviente aliado de la dictadura franquista – una fe 
natural directa, libre de cualquier mediación (88). Acariño galaico, como 
parte del Tríptico, manifiesta igualmente esa oposición de una forma, si 
cabe, más explícita que las otras dos entregas de la trilogía. Sirva de ejemplo 
el plano en el que aparece una mujer de espaldas en una iglesia. Un zoom in 
inicial recoge el movimiento de dicha persona situando su mano sobre una 
columna ornamental. A continuación, le sigue un movimiento panorámico 
vertical que recorre la columna de forma ascendente. Antes de alcanzar el 
capitel, se inserta otro plano en el que aparece el escultor en un plano entero 
picado emplazando sus manos sobre un tronco para dar paso a continuación 
a otro inserto del plano anterior en el que la panorámica vertical continúa 



 
 

 

 

232 

hasta desembocar en la representación escultórica de Cristo que la corona 
(Acariño 00:10:54-00:11:14). Aunque los gestos de la mujer y los del escultor 
son equivalentes, el material pétreo y frío de la columna contrasta con la 
materia viva y orgánica del tronco. Similar oposición se establece entre las 
esculturas de piedra que adornan los edificios o los retablos grabados en 
materiales nobles de la religión institucional y las figuras de barro que, por 
su modestia, remiten a una fe que se mantiene al margen del poder y la 
ostentación y que establece una íntima relación con lo natural. Recuperando 
a Bergson, cabe señalar que el filósofo del élan vital ya distinguía dos formas 
puras de religión que reproducen las características del binomio planteado 
aquí por Val del Omar. Así, para el filósofo francés, existiría una religión 
“estática”, articulada en base a las exigencias sociales, y una religión 
“dinámica” que manifestaría a través de la experiencia mística. Bergson 
asimismo considera que la conciencia humana actual comparte un sustrato 
común con la de los seres humanos primitivos. Dicho sustrato, además, 
estaría asociado con lo natural y que contrastaría con los contenidos, 
normas y patrones sociales depositados por la educación, las diversas 
instituciones y el lenguaje o, lo que es lo mismo, elementos artificiales y 
ajenos a la naturaleza humana. Tal como explica Pedro Chacón, “el 
bergsonismo concibe la relación de ‘lo artificial’, sobrevenido al género 
humano en su historia, con ‘lo natural’ como una superposición o 
recubrimiento que podría ser levantado” (411). Por consiguiente, una vez 
distinguido lo que es esencial (o elemental) de aquello que no lo es, el 
siguiente paso consistirá en depurar lo espurio de la conciencia humana. 
Para tal fin, tanto Bergson como Val del Omar depositarán sus esperanzas 
en el efecto transgresor de la experiencia mística.  

El papel de la naturaleza en Acariño galaico nos remite, asimismo, a las 
creencias animistas de ciertas culturas ancestrales por las que se 
consideraba que todos los seres compartían una forma de ánima que los 
interconectaba. Así, además del plano material, los seres humanos podían 
intercomunicarse con el resto de los seres orgánicos en la dimensión 
espiritual, siendo el chamán el personaje habitualmente designado por la 
comunidad para establecer un puente entre ambos mundos. Cabe señalar 
que las referencias directas a las comunidades ancestrales abundan más en 
Aguaespejo granadino que no en el film que nos ocupa ahora, lo que no 
impide que en Acariño galaico se destaque la conexión privilegiada con la 
naturaleza de la que hacían gala tales comunidades. En cualquier caso, Val 
del Omar se une a los teóricos y directores de la “Teoría Salvaje” en esa 
búsqueda de lo más primitivo y esencial en cada uno de nosotros.  
 



 
 

 

 

233 

FUEGO EN CASTILLA 
El rodaje de Fuego en Castilla, la segunda entrega del tríptico, se inicia en 
1958 y concluye en 1960. Val del Omar pasa cerca de dos años en Valladolid, 
rodando entre otros lugares en el Museo Nacional de Escultura Religiosa. La 
película se abre con un texto impreso atribuído a Federico García Lorca que 
reza así: “En España, cada primavera viene la muerte y levanta las cortinas” 
(Fuego 00:00:01-00:00:34). Tal como apunta Sáenz de Buruaga, la cita 
podría ser una recreación libre de un texto de la conferencia “Juego y teoría 
del duende” (Saénz de Buruaga 193): “En todos los países la muerte es un fin. 
Llega y se corren las cortinas. En España no. En España se levantan” (García 
Lorca, Conferencias 99). Es interesante comparar, por otra parte, el carácter 
lúgubre que recrea esta entrada con el tono optimista de la voz en off que 
puede escucharse en los minutos finales del film, donde se subvierte la 
atmósfera tétrica inicial: “La muerte es sólo una palabra que queda atrás 
cuando se ama. El que ama arde y el que arde vuela a la velocidad de la luz, 
porque amar es ser lo que se ama” (Fuego 00:15:47-00:16:12). Desde esta 
perspectiva, Fuego en Castilla constituye un proceso de ascesis que conduce 
a una muerte ritual como paso previo inevitable para acceder al nivel en que 
tiene lugar la fusión con la divinidad. Y sin abandonar aún el ámbito de los 
textos en pantalla, después de la cita lorquiana y del nombre del film aparece 
un segundo y enigmático título (“Tactilvisión del páramo del espanto”) y, 
tras éste, una especie de subtítulo que complementa al anterior y que reza 
así: “Ensayo sonámbulo de visión táctil en la noche de un mundo palpable”. 

Deleuze y Guattari explican en Mil mesetas que las funciones del ojo no 
se restringen a una captación meramente óptica de imágenes y, en base a 
ello, contraponen la “visión próxima” a la “visión alejada” y el “espacio 
háptico” al “espacio óptico”. El término “háptico” equivale a “táctil” pero los 
dos autores prefieren el primero porque “no opone dos órganos de los 
sentidos, sino que deja entrever que el propio ojo puede tener esa función 
que no es óptica” (Deleuze y Guattari 499). A su vez, cuando la visión es 
próxima “ninguna línea separa la tierra y el cielo, que son de la misma 
sustancia; no existe horizonte, ni fondo, ni perspectiva, ni límite, ni contorno 
o forma, ni centro; no existe ninguna distancia intermediaria, o toda 
distancia es intermediaria” (501). Años antes de que Deleuze y Guattari 
abordaran esta cuestión, Val del Omar ya había argumentado en su ensayo 
“Teoría de la Visión Tactil” que la visión no es una facultad que empleamos 
simplemente para mirar un objeto, sino que con ella también tocamos o 
palpamos los objetos (113).3  

Esta perspectiva concibe la visión no tanto como un sentido pasivo que 
se limita a recibir, sino como un órgano capaz de proyectarse y conformar 



 
 

 

 

234 

la visión rascando la realidad. La sensibilidad óptica se complementa con la 
energía lumínica y por ello el cineasta propone obtener el relieve de los 
objetos a partir no tanto de la óptica como de las condiciones lumínicas. Es 
por ello que Val del Omar añade en su ensayo “Cromatacto” (1967) que “[e]l 
tacto es un sentido que puede llevarse por arco reflejo a la vista si la luz 
acierta a tocar los objetos que ilumina orientada por el instinto de posesión” 
(115).  

A esto cabe añadir que las descripciones de Val del Omar referidas en 
“Teoría de la Visión Tactil” (y el empleo de la técnica de la Tactil-Visión) no 
solo se adelantan a Deleuze y Guattari, sino que presagian asimismo la 
formulación teórica de la visión háptica emprendida posteriormente por 
Laura U. Marks y Guiliana Bruno, entre otros autores. Así, en Atlas of 
Emotion, Giuliana Bruno se refiere a lo háptico como una función de la piel 
que proporciona un contacto recíproco entre nosotros y el mundo (6). Por 
su parte, Laura U. Marks distingue entre la visualidad óptica de la visualidad 
háptica en su libro The Skin of the Film. Allí, la autora nota que la visualidad 
óptica (o, incluso, escópica) refuerza la separación entre el sujeto que ve y 
el objeto observado. En cambio, la visualidad háptica busca moverse sobre 
la superficie de su objeto en vez de tratar de reproducir la sensación de 
profundidad:  

 
Optical visuality depends on a separation between the viewing subject and the 

object. Haptic looking tends to move over the surface of its object rather than to 

plunge into illusionistic depth, not to distinguish form so much as to discern texture. 

It is more inclined to move than to focus, more inclined to graze than to gaze. (Marks 

162) 

 
Marks añade que en la mayoría de los procesos de visión se encuentran 
implicados ambos tipos de visualización en un movimiento dialéctico que 
va de lo lejano a lo cercano (163). Para la investigadora es obvio además que 
necesitamos los dos tipos de visión en nuestro día a día. Sin embargo, por 
muy necesaria que resulte la visualidad óptica para nuestros menesteres, lo 
que no resulta lícito es ignorar completamente otras formas de percibir el 
mundo, como la proporcionada por la visualidad háptica.  

Val del Omar, a su vez, busca privilegiar la mirada háptica frente a la 
escópica en sus obras, ensayos y técnicas fílmicas. En el manuscrito sin fecha 
titulado “Idea clave”, el cineasta escribe, en este sentido, que no fueron sus 
ojos físicos sino una experiencia más cercana al acto de palpar los que le 
permitieron contemplar la cara de un Dios concebido en términos 
panteísticos: “Y eran mis ojos quienes habían impedido verle la cara. Solo al 



 
 

 

 

235 

cruzar por los años palpé su existencia … Mi Dios es el firme Firmamento, el 
mudo asiento de todos los temblores que hacen danzar al Universo. Mi Dios 
es El Tiempo” (Val del Omar 289). El autor aquí no solo está criticando un 
tipo de mirada que oculta más de lo que revela, sino apuntando igualmente 
a una forma de ver alternativa en la que la luz asume funciones táctiles.   

Para el cineasta español, la visión táctil ha de producirse como 
consecuencia de una visión supernatural, y aquí entra el cine junto con el 
sistema ideado por él. Tal como afirma él mismo en “Cromatacto”: “[e]sta 
supervisión ha de provenir de una nueva iluminación pulsatoria. … Hay que 
convertir las distintas luces que inciden en una escena en distintos pinceles 
palpitantes, en dedos sensibles a las superfícies que palpan, hay que saber 
expresar esa ‘sensibilidad reactiva’” (Val del Omar 115-16). La luz pulsada no 
solo permite iluminar ciertas áreas de las estatuas a expensas de otras zonas 
que quedan en penumbra, sino que, además, proyecta patrones de luz que 
van recorriendo la superfice marmórea (Losada 109). Val del Omar 
desarrolla precisamente el sistema de Tactil-Visión, que proyecta haces de 
luz que discurren sobre el objeto, para sugerir al espectador la consistencia 
y textura que sentiríamos si empleáramos las yemas de nuestros dedos para 
tocarlo.  

Moore destaca igualmente el rol central de la tactilidad en el cine 
salvaje, consagrado a producir un “shock” en el público: “The magic of 
cinema, its ability to touch you with no hands, elate you, shock you, though 
limited, … is nonetheless a defining feature of the medium” (3). La misma 
autora se encarga, además, de establecer las similitudes entre dicho cine y 
las prácticas rituales del hechicero en base a su común interés por la 
tactilidad y el shock, entre otros recursos: “The practices of attraction, 
distraction, tactility, shock, and repetition not only are film’s stock-in-trade 
but also make for healing and sorcery” (11). La tactilidad permite evidenciar 
la materialidad de los objetos en pantalla y se extiende más allá del propio 
acto de tocar un objeto con nuestras manos. El resto de los sentidos (vista, 
oído, olfato) también incluirían una dimensión táctil que el cine inmersivo 
perseguido por Val del Omar lograría poner de relieve. 

En Fuego en Castilla, el empleo de su sistema de Tactil-Visión en 
combinación con otros recursos tales como las rotaciones de objetos, los 
desplazamientos de cámara, la distorsión óptica de la imagen o los sonidos 
angustiantes le permiten a Val del Omar imprimir movimiento a las 
esculturas capturadas por el objetivo. Las estatuas de Alonso Berruguete y 
Juan de Juni conservadas en el Museo Nacional de Escultura de Valladolid 
parecen adquirir vida propia y contornearse de dolor mientras miran a la 
cámara aterrorizadas. De hecho, Ansa Goicoechea destaca la capacidad de 



 
 

 

 

236 

los ángulos de cámara y el uso de la luz para resaltar lo siniestro de los ritos 
y la iconografía nacionalcatólicos y desfamiliarizar así una religión 
sancionada e impuesta por el poder: “la película propicia un montaje que 
des-familiariza o saca lo siniestro del ritual de la Semana Santa y de las 
estatuas consagradas al patrimonio nacional” (495). 

En cualquier caso, la particular presencia fílmica de las esculturas de 
Berruguete, junto con los planos de detalle del lienzo San Francisco en 
éxtasis del Greco tienen su razón de ser en la tendencia de estos artistas a 
enlongar las figuras humanas que representan. Esa “distensión vertical” es 
la metáfora de unos seres en éxtasis que se proyectan verticalmente hacia 
un plano transcendental (Val del Omar, “Óptica” 255). A su vez, la secuencia 
final del film (la única en todo el film donde se emplea el color para capturar 
las flores de un campo) parece arrojar un rayo de esperanza vislumbrando 
la puerta de acceso al jardín del tercer y último film del Tríptico elemental 
de España. 

 
AGUAESPEJO GRANANDINO 
Aunque se desarrolle plenamente en Fuego en Castilla, la Visión Táctil 
asoma también en forma de pulsaciones lumínicas en Aguaespejo 
granandino, proyecto de anteguerras que Val del Omar recupera en 1953 y 
concluye en 1955. Es sintomático que el film lleve por subtítulo La gran 
Siguiriya, haciendo referencia al Cante Jondo que para Lorca era una de las 
más misteriosas y extasiantes expresiones de la cultura andaluza. 
Subtitulado como “un corto ensayo audiovisual de plástica lírica”, no es de 
extrañar que Gubern sostenga que el primer impacto que produce esta 
película se deba a su soberbia calidad plástica: “Sus encuadres y 
composiciones hacen pensar en Flaherty y en Eisenstein, pero desborda sus 
fuentes al metaforizar el paisaje con analogías figurativas” (52). 
Efectivamente, junto a la utilización de recursos como el virado de la imagen 
a verde, las pixelizaciones, la iluminación por pulsaciones, la cámara lenta, 
o el rebobinado, Val del Omar emplea en este film imágenes dobles que 
recuerdan la técnica pictórica que Salvador Dalí aplicó en algunos de sus 
cuadros. Así, en Aguaespejo granandino se produce una concatenación entre 
la toma de una fuente con dos rostros en relieve y el plano de dos cuevas 
que se equiparan a las bocas-surtidor de los dos rostros de la imagen 
anterior y de las que sale un hombre. Esta imagen puede relacionarse 
asimismo sin dificultad con el mito de la caverna de Platón y, más 
concretamente, con el momento en el que el esclavo, liberado de sus 
ataduras, logra salir al exterior y descubrir la realidad que hasta entonces se 
le había ocultado. 



 
 

 

 

237 

En la introducción al libro de la exposición Del éxtasis al arrebato. Un 
recorrido por el cine experimental español, se afirma que esas 
manipulaciones técnicas de la imagen y el sonido con las que experimenta 
Val del Omar deben entenderse como una forma de arte total que busca ante 
todo conmocionar al espectador (Hispano y Pinent 18). En la introducción 
se añade que el cine del granadino, al igual que cualquier otro ejemplo de 
cine experimental y vanguardista, no suele buscar un efecto ilusorio, sino 
concreto: “No es un cine hipnótico que busque nuestra suspensión 
perceptiva, bien al contrario: es una hipnosis que nos hace conscientes de 
nuestros sentidos sin ocultar el mecanismo que los ha despertado” (Hispano 
y Pinent 19).  

Aparte de las imágenes dobles, otro mecanismo que pudiera estar 
orientado a despertar nuestros sentidos son las asociaciones. Una de las más 
reiteradas a lo largo de la película es la equiparación entre el agua y las 
nubes. El agua saltarina de los surtidores, la que fluye de las fuentes, la de 
los ríos... tiene su complemento en las nubes que pasan de forma acelerada 
por el cielo: todo parece participar de una danza cósmica, incluidas la luz y 
las sombras. Nuevamente, nos encontramos inmersos en una dialéctica 
donde lo que está en movimiento se opone a lo estático, incluida el agua 
estancada.  

Esta sustancia, por otro lado, es el símbolo por excelencia de las 
corrientes místicas tradicionales cristiana e islámica, no sólo por ser fuente 
de vida sino por su estatus de materia primigenia sin forma. Y, a su vez, es 
el componente clave de los jardines árabes que adornaron en el pasado la 
Andalucía de Val del Omar. Tal como aquellos hortus conclusus eran una 
suerte de paraíso en la tierra, el Aguaespejo granadino de Val del Omar 
parece también recrear un espacio paradisíaco al que se accede tras la 
revelación mística. Muguiro puntualiza precisamente que “Aguaespejo es 
principio y fin, película que funda y espera, jardín que aguarda la llegada, 
después de haber superado las etapas transfiguradoras del Tríptico y que 
finalmente nos permitirá ‘ver’. Esa es SU promesa, despertar la visión” (175). 
Llegar hasta el agua cristalina, especular, es cerrar un ciclo, es retornar a un 
punto de partida. Llegar al lugar prometido es retornar al espacio a partir 
del que el ser humano comenzó su viaje autoconsciente.  

De todas formas, tal como sucede en las otras entregas del Tríptico, la 
noción de lo elemental no se circunscribe en Aguaespejo granadino 
exclusivamente al sentido de elemento material primigenio (en este caso 
concreto, el agua). Otros valores semánticos del término “elemental” tienen 
que ver nuevamente con la naturaleza en general y, en este film de forma 
especial, con una serie de pueblos primitivos que supuestamente retendrían 



 
 

 

 

238 

lo esencial del ser humano. Los herederos de esos pueblos ancestrales cuya 
conciencia colectiva no se ha visto contaminada en exceso por las reglas de 
conducta y los valores de la civilización son, en Aguaespejo granadino, los 
gitanos. García Guerrero reconoce en este sentido que en este film “parecen 
pervivir en algún grado en Val del Omar las discusiones en torno al gitano 
como un ser primitivo emparentado con la esencia de un pueblo” (79). Quizá 
el propio Federico García Lorca, citado libremente al inicio del film, influye 
en la esencialización operada en esta entrega del Tríptico. No puede pasar 
desapercibido que dicho escritor ya habría propuesto una visión idealizada 
de este colectivo. Así, en su conferencia “El cante jondo – Primitivo canto 
andaluz”, el poeta granadino se había referido a una era pretérita gobernada 
por un panteísmo magnificente en el que era posible capturar el halo 
imperceptible que conecta la totalidad de las cosas (García Lorca, Obras 
209). El cante jondo, expresión genuina de los gitanos andaluces, sería un 
remanente de ese mítico período que García Lorca asociaría, a su vez, con la 
mítica civilización de Tartessos. La influencia de la concepción lorquiana del 
gitano en el film de Val del Omar explicaría los planos de este colectivo 
donde cantan y bailan, como el del niño que baila flamenco en un aparente 
estado de trance mientras que la mujer que lo acompaña marca el ritmo con 
las palmas (Aguaespejo 00:01:49-00:02:09). Al respecto de este mismo 
plano, García Guerrero añade que ejemplifica una visión ociosa del gitano 
que lo alejaría de la productividad exigida por la sociedad desarrollada: “Sus 
ocupaciones se reducen al cante y el baile. Ésta es la forma en la que los 
gitanos, madre e hijo, expresan sus sentimientos y, a juzgar por la 
indumentaria del niño que baila con los ojos cerrados y sin camisa, es una 
expresión cultural simple” (80). En efecto, Val del Omar representa a los 
gitanos como un colectivo primitivo, rural, sin las comodidades ni la 
sofisticación de la civilización urbana, pero, por lo mismo, en conexión 
directa con la naturaleza y con capacidad para acceder al trance colectivo a 
través de un arte con reminiscencias míticas. En este sentido, otros planos 
que servirían para atestiguar la sabiduría perenne supuestamente retenida 
por los gitanos serían las de los rostros de diversos niños cuya boca abierta 
y ojos extraviados parecerían indicar que se encuentran igualmente al 
borde del éxtasis. 

Y de la misma forma que los rostros en éxtasis no son exclusivos de esta 
entrega del Tríptico, tampoco lo es el hecho de que en este film no se case 
con ninguna confesión en particular. Buena prueba de ello son las múltiples 
tomas de la Alhambra como símbolo de la intersección de las tres 
principales religiones monoteístas. E incluso estas confesiones deben 
competir con esa fe natural de substrato panteísta y animista que, en 



 
 

 

 

239 

Aguaespejo granadino, sigue estando presente por medio de las numerosas 
escenas de la naturaleza.  

En el ensayo “Desbordamiento apanorámico de la imagen”, Val del 
Omar argumenta que es necesario emplear todos los recursos técnicos a 
nuestro alcance para lograr que el cine sea capaz de producir en el 
espectador sensaciones, emociones y sentimientos (136). Aunque, en último 
término, a lo que aspira Val del Omar es a “despertar la visión”, como 
Muguiro señalaba acertadamente en la cita anteriormente referida. Una vez 
más, Val del Omar y los autores de la “teoría salvaje” coinciden en sus 
objetivos. Todos ellos persiguen producir un shock o éxtasis capaz de abrir 
al espectador a nuevas fórmulas de entender y contemplar el mundo. Es por 
esa razón que durante toda su vida Val del Omar no cejará en buscar 
soluciones técnicas que, como la Tactil-Visión, la Diafonía en el ámbito 
auditivo y el Desbordamiento apanorámico en el visual, tratan de ofrecer al 
público una nueva experiencia cinematográfica integral. Lo que ambiciona 
Val del Omar, en definitiva, es “fundar una neopercepción audiovisual, de 
alcance cinestésico e, incluso, fundadora de una nueva antropología 
espectatorial” (Gubern 76). Algo plenamente coherente con la afirmación, 
hecha en el transcurso de la entrevista concedida al semanario La Pantalla 
en 1928, de que el cine es el arte supremo de la experiencia. Una experiencia, 
por lo demás, que debe vivirse intensamente con todos los sentidos porque 
en eso consiste, al fin y al cabo, la experiencia mística: en un momento de 
intensidad tal que logra romper la cadena del tiempo y volverse eterno por 
un instante. La obra de Val del Omar se define, en este sentido, como una 
búsqueda constante de ese momento atemporal a través del cine. 

 
 
University of North Carolina, Wilmington 
 
 
NOTES 
 
1 El aura no sólo se encuentra, dice Benjamin, en objetos emplazados en la 

historia, sino también en objetos o eventos naturales. 

2  Críticos como Elixabete Ansa Goicoechea o Isaac García Guerrero ya han 

establecido esa conexión en los dos respectivos artículos citados en el presente 

ensayo. 

3  Nótese que “Tactil” no lleva acento porque Val del Omar prefería escribir así 

dicha palabra. 

 



 
 

 

 

240 

 

WORKS CITED 

 

Acariño galaico. Dir. José Val del Omar. Val del Omar: Elemental de España. Cameo, 

2010.  

Aguaespejo granadino. Dir. José Val del Omar. Val del Omar: Elemental de España. 

Cameo, 2010.  

A N S A  G O I C O E C H E A ,  E L I X A B E T E . “Fuego en Castilla (1957-60): el cine espectral de 

José Val del Omar.” Revista de Estudios Hispánicos 50.2 (2016): 485-507. Web. 

A R T A U D ,  A N T O N I N . “Sorcery and Cinema.” The Screaming Body: Antonin Artaud: 

Film Projects, Drawing and Sound Recordings. Ed. Stephen Barber. London: 

Creation, 2005. 37-39. 

—. The Theater and Its Double. New York: Grove, 1994. 

B E N J A M I N ,  W A L T E R . “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica.” 

Discursos interrumpidos I. Filosofía del arte y de la historia. Buenos Aires: 

Taurus, 1989. 17-57.  

—. “Surrealism: The Last Snapshot of the European Intelligentsia.” One-Way Street 

and Other Writings. London: NLB, 1979. 225-39. 

B E R G S O N ,  H E N R I . Las dos fuentes de la moral y de la religión. Buenos Aires: 

Sudamericana, 1962. 

B O N E T ,  E U G E N I . “Amar: Arder. Candentes cenizas de Val del Omar.” Trafic 34 

(2000). Web. 

B R U N O ,  G U I L I A N A . Atlas of Emotion: Journeys in Art, Architecture and Film. New 

York: Verso, 2002. 

C H A C Ó N ,  P E D R O . “Mecánica y mística: La filosofia de la religión de H. Bergson.” 

Filosofía de la religión. Estudios y textos. Ed. Manuel Fraijó. Madrid: Trotta, 

1994. 403-17.  

D E L E U Z E ,  G I L L E S ,  Y  F E L I X  G U A T T A R I . Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. 

Trad. José Vázquez Pérez con la colaboración de Umbelina Larraceleta. 

Valencia: Pre-Textos, 2002. 

E I S E N S T E I N ,  S E R G E I  M . Nonindifferent Nature: Film and the Structure of Things. 

Trans. Herbert Marshall. Cambridge: Cambridge UP, 1988. 

E P S T E I N ,  J E A N . Critical Essays and New Translations. Ed. Sarah Keller y Jason N. 

Paul. Amsterdam: Amsterdam UP, 2012. 

Fuego en Castilla. Dir. José Val del Omar. Val del Omar: Elemental de España. Cameo, 

2010.  

G A R C Í A  L O R C A ,  F E D E R I C O . Conferencias. Vol. 1. Madrid: Alianza, 1984. 

—. Obras completas. Vol 3. Madrid: Aguilar, 1986. 



 
 

 

 

241 

G A R C Í A  G U E R R E R O ,  I S A A C . “Materialidad histórica como subversión en Aguaespejo 

granadino de José Val del Omar.” Revista de Estudios Hispánicos 51.1 (2017): 73-

99. Web. 

G U B E R N ,  R O M Á N . Val del Omar, cinemista. Granada: Diputación de Granada, 2004. 

H I S P A N O ,  A N D R É S ,  Y  A N T O N I  P I N E N T ,  E D S . Del éxtasis al arrebato. Un recorrido por 

el cine experimental español. 1957-2005. Barcelona: Cameo, 2009. 

L O S A D A ,  M A T T . “San Juan de la Cruz in Tactilvisión: The Technological Mysticism of 

José Val del Omar’s Tríptico elemental de España.” Studies in Spanish & Latin 

American Cinemas 7.2 (2010): 101-15. Web. 

L L A N O ,  R A F A E L . “El duende de la ascética castellana: Fuego en Castilla.” Val del 

Omar, Val del Omar. Más allá 197-206. 

M A R K S ,  L A U R A  U . The Skin of the Film: Intercultural Cinema, Embodiment, and the 

Senses. Durham: Duke UP, 2000. 

M O L I N A  B A R E A ,  M A R Í A  D E L  C A R M E N . “Eisenstein y El Greco: la cinematografía del 

éxtasis.” Escritura e Imagen 13 (2017): 75-94. Web. 

M O O R E ,  R A C H E L  O . Savage Theory: Cinema as Modern Magic. Durham: Duke UP, 

2000.  

M U G U I R O ,  C A R L O S . “Jardines de la visión: Aguaespejo granadino y el avant-garden 

cinematográfico.” Val del Omar, Val del Omar. Más allá 174-83. 

O R T I Z - E C H A G Ü E ,  J A V I E R . “El Sputnik y el Cuerpo Místico.” Val del Omar, Val del 

Omar. Más allá 276-80. 

P I Ñ O L  L L O R E T ,  M A R T A . “La influencia del Greco en la producción cinematográfica 

de Sergei Eisenstein: una propuesta de análisis.” El Greco en su IV Centenario. 

Patrimonio hispánico y diálogo intercultural. Eds. Esther Almarcha Núñez-

Herrador, Palma Martínez-Burgos, y Elena Sainz Magaña. Cuenca: UCLM, 2016. 

413-24. Web 

S Á E N Z  D E  B U R U A G A ,  G O N Z A L O ,  E D . Galaxia Val del Omar. Madrid: Instituto 

Cervantes, 2002. 

S Á E N Z  D E  B U R U A G A ,  G O N Z A L O ,  Y  M A R Í A  J O S É  V A L  D E L  O M A R ,  E D S . Val del Omar sin 

Fin. Granada: Diputación Provincial de Granada, 1992.  

S H K L O V S K Y ,  V I K T O R .  “Art as Technique.” Russian Formalist Criticism: Four Essays. 

Ed. Lee T. Lemon, y Marion J. Reis. Lincoln: U of Nebraska P, 1965. 3-24. 

V A L  D E L  O M A R ,  J O S É . “Cromatacto.” Val del Omar, Val del Omar. Más allá 115-24. 

—. “Desbordamiento apanorámico de la imagen.” Val del Omar, Escritos 135-40. 

—. “Dilema y poder.” Val del Omar, Escritos 158-60. 

—. “Engañoso espacio | Tiempo sin fin.” Val del Omar, Val del Omar. Más allá. 267-72. 

—. “Entrevista en el semanario La Pantalla, 1928.” Val del Omar, Escritos 95-98. 

—. Escritos de técnica, poética y mística. Ed. Javier Ortiz-Echagüe. Madrid: La 

Central; Museo Nacional de Arte Reina Sofía; U de Navarra, 2010.  

—. “Idea clave”. Val del Omar, Escritos 289. 



 
 

 

 

242 

—. “Meca-mística del cine.” Val del Omar, Escritos 281-83. 

—. “Óptica biónica energética ciclo-tactil.” Val del Omar, Val del Omar. Más allá. 254-

57. 

—. “Teoría de la Visión Tactil.” Val del Omar, Escritos. 113-17. 

—. Val del Omar. Más allá de la órbita terrestre. Ed. Elena Duque. Buenos Aires: 

BAFICI, 2015. 

 

 


