SERGI RIVERO-NAVARRO

La filosofia mistica en la filmografia
de José Val del Omar (1904-1982)

Este articulo tiene como objetivo estudiar la filosofia extdtica que José Val del
Omar articula en torno al cine, examinando tanto ensayos suyos como el
Triptico elemental de Espafa. Todo ello en didlogo con la filosofia de Henry
Bergson, las nociones de “aura” e “iluminacion profana” de Walter Benjamin,
el “espacio hdptico” de Gilles Deleuze y Felix Guattariy la “visualidad hdptica”
de Laura Marks, asi como los postulados de diversos autores englobados en la
“teoria salvaje” de Rachel O. Moore.

Palabras clave: José Val del Omar, misticismo, éxtasis, shock, hdptico

This article studies the ecstatic philosophy that Val del Omar articulates
around cinema, by examining several of José Val del Omar’s essays as well as
the Triptico elemental de Espafa. This will be pursued in dialogue with Henry
Bergson’s philosophy, Walter Benjamin’s notions of “aura” and “profane
illumination,” Laura Mark’s “haptic visuality,” and Deleuze and Guattari’s idea
of “haptic space,” as well as the propositions of Rachel 0. Moore’s “savage
theory.”

Keywords: José Val del Omar, mysticism, ecstasy, shock, haptic

Este ensayo asume como punto de partida que la nocién de éxtasis es clave
para entender la filmografia de José Val del Omar y propone examinar tanto
sus escritos como los films que conforman el Triptico elemental de Espaiia
para delimitar las concepciones misticas sobre las que se asienta su obra.
Ahora bien, sin negar el rol destacado que juegan San Juan de la Cruz y el
misticismo cristiano en la filmografia valdelomariana, el presente articulo
subraya igualmente la importancia de una serie de concepciones no
estrictamente religiosas que contribuirian a que el misticismo de Val del
Omar fuera fundamentalmente aconfesional y comunal.

Este ensayo consta de dos partes: la primera busca establecer un
dialogo entre el proyecto mistico-cinematico de Val del Omar y una serie de
teorfas que conciben el cine como un vehiculo extético. Algunas de estas
teorias - elaboradas por autores y cineastas de inicios del siglo XX - entre
los que se contarian Vachel Lindsay, Sergei M. Eisenstein, Jean Epstein o Béla

REVISTA CANADIENSE DE ESTUDIOS HISPANICOS 47.1 (OTONO 2022)



218

Balazs - son consideradas como ejemplos de lo que Rachel O. Moore
denomina “teoria salvaje”, al estar en deuda con ciertas nociones animistas
0 magicas presentes en culturas mal llamadas “primitivas”. En el presente
articulo se tienen en cuenta ademas las conexiones entre las ideas
“cinemisticas” de Val del Omar con ciertos aspectos de la filosofia de Henry
Bergson, la teoria sobre el extrafiamiento de Victor Shklovsky, el concepto
de shock perseguido por Antonin Artaud mediante su “Teatro de la
Crueldad”, las nociones del “aura” y de la “iluminacion profana” de Walter
Benjamin, asi como la teoria haptica expuesta tanto por Gilles Deleuze y
Felix Guattari como por Laura U. Marks y Guiliana Bruno. La segunda parte
de este ensayo, por otro lado, analiza las peliculas que conforman el Triptico
elemental de Esparia, a fin de poner de relieve como trata el director
granadino de materializar su agenda: llevar a su publico al trance y a la
revelacion.

UN CINE MISTICO

En el libro Val del Omar sin fin, coeditado con Maria José Val del Omar,
Gonzalo Sdenz de Buruaga afirma - de forma tentativa y a modo de “guia
para ulteriores profundizaciones” - que la sensibilidad mistica es una
constante en la vida y obra de José Val del Omar (40). Si bien tales
profundizaciones llegan mas tarde con su articulo “Engafioso espacio |
Tiempo sin fin”, lo que nos interesa aqui es que esa afirmacion deja entrever
el papel troncal que desemperia dicha tematica en la obra del director de
cine granadino.

De todas formas, Saenz de Buruaga no esta solo a la hora de considerar
la mistica como tema clave de la filmografia de Val del Omar. En este sentido,
autores como Javier Ortiz-Echagiie, Rafael Llano, Carlos Muguiro, Eugeni
Bonet, Roman Gubern o Matt Losada, subrayan igualmente en sus
investigaciones el rol destacado del fenémeno extatico. Javier Ortiz-
Echaglie, por ejemplo, expone en “El Sputnik y el Cuerpo Mistico” como el
cine constituye para el director granadino una forma de comunicar lo
inefable. Rafael Llano, en “El duende de la ascética castellana: Fuego en
Castilla”, conecta el interés de Val del Omar por las esculturas estilizadas de
Berruguete con la idea del ascenso mistico y el duende. El director Carlos
Muguiro examina en “Jardines de la visién: Aguaespejo granadino y el avant-
garden cinematografico” la relacion del estado de contemplacién mistico a
través de las imagenes de hortus conclusus empleadas por Val del Omar en
Aguaespejo granadino. Por su parte, el cineasta e historiador Eugeni Bonet
en “Amar: Arder. Candentes cenizas de Val del Omar” equipara el papel que
desempefia la mistica en Val del Omar al rol que tiene la magia en la obra del



219

cineasta norteamericano Kenneth Anger. A su vez, Roman Gubern, en el
perfil que esboza del cineasta en Val del Omar, cinemista, subraya que el
interés del director granadino por Santa Teresa de Avila y San Juan de la
Cruz coexiste armonicamente con su pasion por la tecnologia, un factor que,
en opiniéon del critico, imprime a su misticismo una dimensién moderna:

[S]u perfil le sita entre el bricolaje ingenieril de un Edison - aunque sin su apetencia
ni productividad mercantil - y la experimentacién técnico-formal de un Abel Gance,
pero enraizado en la tierra y el entorno cultural de Manuel de Falla y Garcia Lorca, e
instalado en la tradicién mistica de Teresa de Avila - cuya frase “el amor es camino
de conocimiento” gustaba citar - y la vena poética y reflexiva que empalmaba con
san Juan de la Cruz y con Maria Zambrano. (7)

Por tltimo, en “San Juan de la Cruz in Tactilvision: The Technological
Mysticism of José Val del Omar’s Triptico elemental de Esparia”, Matt Losada
propone entender el triptico cinematografico de Val del Omar como la
reproduccién de los estadios del proceso mistico descritos por San Juan de
la Cruz y, se hace eco igualmente de esta mezcla de modernidad con
tradicién a la que hace referencia Gubern en la cita anterior. Estableciendo
una analogia entre las etapas de la Unio Mystica sefialadas por San Juan de
la Cruz y las practicas experimentales de Val del Omar, la investigacion de
Losada revela como el cineasta granadino combina el perfil del visionario
tradicional con aquel otro del moderno que quiere usar la tecnologia del
cine para provocar en el espectador una suerte de despertar mistico capaz
de liberarlo del estupor y aletargamiento que la sociedad contemporanea y
sus normas impone al individuo.

EISENSTEIN Y EL EX-STASIS CINEMATOGRAFICO

Val del Omar no es el Unico director cinematografico que se propone
arrebatar a los espectadores. Por medio de su teoria del “Montaje de
atracciones” y la idea de “pathos”, Sergei M. Eisenstein reivindica
igualmente un cine capaz de atraer la atencién del espectador hasta el punto
de conmoverlo, de transportarlo a un estado de éxtasis al que, eso si, siempre
le seguirfa una fase reflexiva. En la primera seccién de Nonindifferent
Nature, el propio autor afirma que “the effect of the pathos of a work
consists in bringing the viewer to the point of ecstasy” para, a continuacion,
remitir a la definicién etimolégica de éxtasis (ex-stasis), entendida como
aquello que est4 fuera de su estado habitual (Eisenstein 27). En este sentido,
el éxtasis constituye una transposicion que sitda a un elemento fuera de su
lugar o contexto habitual. Ahora bien, el director ruso es plenamente



220

consciente de los diferentes niveles de significacion del término éxtasis y de
la relacién de lo extatico con estados psicofisicos como la embriaguez, el
suefio, la locura y el trance religioso, especialmente porque en todos los
casos comportan una suspension del estado de consciencia ordinario. Tal
como clarifica Eisenstein en un ensayo pormenorizado sobre la figura de El
Greco, su definicion de éxtasis “engloba todas las formas del estado extatico,
entre las cuales el éxtasis religioso no es mas que un islote especifico en
medio de un mar que incluye también la histeria, el orgasmo y toda serie de
fenémenos” (cit. en Molina Barea 78).

No es casual que Eisenstein aborde el tema del éxtasis en un ensayo
consagrado al Greco, puesto que el director ruso identifica al pintor cretense
como un autor extatico por emplear figuras estilizadas y arrebatadas en
cuadros que resultarian, asimismo, precursores del montaje
cinematografico. A este respecto, Maria del Carmen Molina Barea nos
recuerda que el cineasta ruso atribuye esa “voluntad de montaje” del Greco
en parte a la tendencia de dicho pintor a sacar los elementos de sus obras
pictdricas “de su estado habitual” (78).

Eisenstein se refiere a dos paisajes del pintor para ejemplificar esa
transposicién. El primero es Vista de Toledo (ca. 1599-1600), cuadro en el que
se representa la ciudad castellana bajo una tormenta, y el segundo es Vista
y plano de Toledo (1608). El director ruso analiza este dltimo lienzo en su
ensayo “Montaje vertical” (1940) y lo pone como ejemplo de una
representacion que no es el resultado de un tnico punto de vista sino de la
combinacion de varios. Asi, el Greco se toma la libertad de deconstruir la
ciudad y reorganizarla por medio de una sintesis de perspectivas que
generan una imagen imposible. Este montaje de elementos se da igualmente
en Vista de Toledo, aunque lo que a Eisenstein mas le llama la atencién de
este otro cuadro es, sobre todo, la disolucién extatica del artista en lo que en
apariencia es sélo un paisaje de Toledo: “the subjective, ecstatic dissolution
of him in the apparently ‘objective’ landscape” (Nonindifferent 120).

En cualquier caso, estas dos pinturas no serian los tnicos ejemplos en
los que Eisenstein se basaria para calificar al Greco de precursor del montaje
cinematografico. El andlisis de otro lienzo, El martirio de San Mauricio y la
legion tebana (1580-82), revela una nueva transposicion que esta vez no
serfa espacial sino de indole temporal. En efecto, esta obra representa
simultdneamente varias escenas en la vida de San Mauricio, aunque son
distribuidas en un orden secuencial, de manera que los eventos en primer
plano son anteriores cronolégicamente a los que aparecen representados al
fondo. A esta distribucién sucesiva de acontecimientos en una misma
imagen el director ruso la denomina “procedimiento de descomposicién



221

simultanea de una accién en fases separadas en el tiempo” (cit. en Molina
Barea 77).

Es justamente ese tipo de distribucion el que permite a Eisenstein
sefialar al pintor cretense como precursor del montaje cinematografico (77).
Sin embargo, la dimension extatica de El Greco no seria exclusivamente
resultado de incorporar estas técnicas de montaje. Para Eisenstein, residiria
también en la propia composicion y, de manera particular, en la
representacion distorsionada y contorsionada de las figuras que reproduce
en sus cuadros. Y es que la intensa y desbordante expresividad de los
personajes en linea con sus musculos en tension y el arqueamiento de sus
cuerpos emulan el aspecto fisico de los sujetos en éxtasis. Ademas, la
caracteristica distension vertical o alargamiento de los cuerpos de El Greco
- que Val del Omar observara también en el escultor Alonso Berruguete -
parecen acercar a los protagonistas de sus cuadros mas al cielo que a la
tierra. Asociandola a un efecto de ensofiacion o alucinacion, Eisenstein trata
de lograr esa distorsién mediante el uso del objetivo angular de 28 mm.
Marta Pifiol Lloret afirma a este respecto que “segin el director las
composiciones del Greco tenian una estructura pareja a la que proporciona
este tipo de objetivo, el cual, a su entender, era el objetivo extatico por
excelencia” (419).

Val del Omar comparte con Eisenstein tanto el interés por las pinturas
del Greco como por las técnicas de montaje, los juegos de luces y colores o
la distorsiéon mediante angulares y los entiende asimismo como férmulas
para provocar un efecto extatico en el publico, a juzgar por las técnicas y
tecnologias que aplica a su filmografia. Al cineasta granadino tampoco le
pasa desapercibida la “distension vertical” de las figuras del Greco, que
interpreta - al igual que Eisenstein - como un intento de representar
graficamente el desbordamiento extatico.

LOS ROSTROS AURATICOS DE BENJAMIN

El concepto de éxtasis propuesto por Eisenstein engarza, por otro lado, con
una visiéon moderna de lo extatico, desprovista de contenido y finalidad
religiosa. Una desacralizaciéon que también encontramos en el ensayo
“Surrealism: The Last Snapshot of the European Intelligentsia” (1929), de
Walter Benjamin. Allj, el filésofo aleman acuia precisamente el concepto de
“iluminacién profana” para referirse a un estado capaz de conducir a una
revelacion, vision o intuicién capaz de trascender el plano convencional de
la realidad. La “illuminacién profana”, en tanto que éxtasis, es una
experiencia atemporal o, al menos, una que se descuelga del tiempo
cronoldgico para ubicarse en el aqui y ahora.



222

Por otro lado, para Benjamin, la figura humana y, en especial, los rostros
de las viejas fotografias son los unicos contenidos reproducidos
mecanicamente capaces de retener la dimension auratica: “En las primeras
fotografias vibra por vez postrera el aura en la expresion fugaz de una cara
humana” (“La obra” 31). Debe recordarse que, en su ensayo “La obra de arte
en la época de su reproductibilidad técnica” (1935), el filésofo aleman define
el aura como aquello original, singular e irrepetible. Alli, Benjamin también
advierte que los modernos medios mecanicos de reproducciéon, como la
fotografia o el cine, no consiguen retener el aura de los objetos que capturan,
con la comentada excepcion de la reproduccion de rostros humanos.

La naturaleza distintiva que tienen para Benjamin los rostros humanos
capturados fotograficamente coincide con el interés de Val del Omar por
captar las expresiones faciales de las personas mientras asisten a sesiones
colectivas de cine. En efecto, a fin de documentar el trabajo de las Misiones
pedagoégicas de la 22 Republica espafiola, el director espafiol fotografié las
caras iluminadas del publico asistiendo, en su gran mayoria por primera
vez, a una proyeccion cinematografica. Explica Gubern que las fotos que el
director espafiol tomé de ese publico, sencillo y fascinado al mirar por
primera vez el prodigio del cine, lograron captar todo un registro de
emociones que iban desde el asombro, la fascinacién o el gozo hasta la
ensofiacion, la carcajada y el susto (23). La oportunidad de ver de primera
mano como, en su éxtasis cinematografico, los espectadores lograban
abandonar su aislamiento individual y reconectarse con el resto del grupo
fue probablemente uno de los detonantes para que Val del Omar acabara
asumiendo que la misién de todo cineasta debe ser la de provocar, a través
de su cine, la comunién de la humanidad. De ahi que el propio director, en
su articulo “Meca-mistica del cine” (1961), afirme que es “obligado que la
técnica magica del cine sirva a una mistica de amor al préjimo” (Val del
Omar 281).

LA MECA-MISTICA

La referencia especifica a la magia en la frase de Val del Omar citada
anteriormente sitia al cineasta granadino dentro de la 6rbita de autores
como Eisenstein, Benjamin, Epstein o Balazs, y de las ideas que conforman
lo que Moore ha venido a denominar “Teoria salvaje”. Los pensadores
agrupados bajo el paraguas de esta nocidn interpretan justamente el cine
como un acto magico capaz, por un lado, de superar las limitaciones
expresivas del lenguaje conceptual y, por otro, de devolver al ser humano a
un estadio prelingiiistico en donde la intuicién y tactilidad resultan
esenciales para conocer y constatar la materialidad del mundo. A este



223

respecto, afirma Moore que, en las primeras teorias surgidas sobre el cine,
el lenguaje conceptual que se habia consolidado en el mundo moderno era
visto como “an impoverished expressive form whose arbitrariness and
imprecision could be overcome by the moving picture. The space between
the world and the thing is not arbitrary but magical” (7). En base a esto, el
cine seria el revulsivo capaz de librar al ser humano de la apatia sensorial
en que lo han sumido los tiempos modernos y los entornos urbanos,
sobresaturados de estimulos.

En linea con dichas posibilidades, Val del Omar delimita en “Meca-
mistica del cine” dos caminos distintos para el cine. El primero estaria
consagrado a transferir al publico el goce experimentado por el propio
cineasta en el acto de la creaciéon cinematografica: “El espectador de
cualquier edad nos abre la cuna de sus sueflos para que depositemos el
nuestro, para que le contagiemos nuestro goce, para que sensibilicemos su
conciencia” (Val del Omar 282). El segundo camino, por el contrario, estaria
orientado a un objetivo mercantilista, que pervertiria las posibilidades
transcendentales del séptimo arte y lo convertiria en un mero espectaculo.

En ultimo término, la comunién que busca el primer modelo
cinematografico se contrapone a la alienacién y masificacion de la segunda
féormula cinematografica. Ahora bien, para Val del Omar, no es el medio sino
el propio cineasta quien determina qué tipo de cine quiere hacer. El séptimo
arte es, en este sentido, un mecanismo neutro. Asi lo manifiesta en su
articulo “Desbordamiento apanoramico de la imagen” (1957), en donde
seflala que “[lI]a maquina del cine es sdlo un artefacto, un instrumento que
puede vitalizar y matar” (Val del Omar 138). Al argumentar que las causas de
la alienaci6n de los espectadores (o de las masas) no se basan tanto en las
caracteristicas intrinsecas del cinematdgrafo sino mas bien en el uso que de
él se hace, Val del Omar se opone a la interpretacién que Benjamin hace de
dicho medio. Y pese a ello, los efectos de la experiencia auratica - que, segiin
el pensador aleman, se refleja no sé6lo en la obra de arte sino también en
eventos o en experiencias originales e irrepetibles - estan implicitamente
presentes en lo que el director granadino espera provocar a través del
medio cinematografico.” Parece razonable en consecuencia argumentar,
como lo hace Javier Ortiz-Echagiie en su ensayo “El Sputnik y el Cuerpo
Mistico”, que Val del Omar se marca como objetivo lograr un espectaculo
“auratico” en la sala de exhibicién cinematografica:

Val del Omar se propuso conseguir, precisamente en la sala de exhibicién
cinematografica, un espectaculo “auratico”, aunque no lo llamase con ese nombre. El
término mas parecido al “aura” que se puede encontrar en los escritos de Val del



224

Omar seria el “duende”, un concepto acufiado por Federico Garcia Lorca para definir
lo que sucede cuando un artista actiia con un “verdadero estilo vivo”, procedente de
lo mas profundo, de la “cultura de la sangre”. (277-78)

Es cierto que, como postula Ortiz-Echagiie, el propio contexto cultural de Val
del Omar lo acerca mas a pensar en términos de “duende” que de “aura”,
pero ambas nociones remiten a un mismo momento singular en el que las
categorias espacio-temporales se diluyen, al igual que lo hacen los limites
individuales de quien experimenta el evento. Las similitudes entre la
experiencia del aura, la iluminacién profana y el desbordamiento que se
produce en el individuo poseido por el duende son notorias, si bien el éxtasis
que Val del Omar espera del cine es descrito a veces con una terminologia
religiosa que se aleja por momentos de la perspectiva profana de Benjamin.
Pese a ello, que la teoria extatica de Val del Omar no sigue los canones
tradicionales del misticismo religioso catélico quizd ya lo pone de
manifiesto el hecho mismo de que dicho director quiera provocar el
arrebatamiento por medios mecanicos.

No debe sorprendernos, en este sentido, que uno de los conceptos clave
de su teoria sea el de la “meca-mistica”. Sdenz de Buruaga sostiene que Val
del Omar maneja tal concepto desde los afios 30 pero que es en el periodo
comprendido entre finales de los afios 50 y los 70 cuando le imprime a esa
nocién su forma definitiva (Sdenz de Buruaga y Val del Omar 186). De hecho,
primero aparece el término “meta-mistica” y, ya en los afios 50, Val del Omar
introduce el de “meca-mistica”. Eso si, de acuerdo con Ortiz-Echagiie, esos
dos conceptos no serian esencialmente distintos, sino que aportarian
matices especificos dentro de la misma teoria mistica del cineasta (Val del
Omar 269).

En todo caso, Val del Omar acufia el término “meca-mistica” para
reiterar que la tecnologia del cine debe estar al servicio de una finalidad
extatica y que no se puede permitir que la tecnologia se convierta en fin por
si misma. En su presentaciéon “Dilema y poder” (1961), el cineasta alude
precisamente a los peligros de que el cine se deje dominar por la tecnologia
y pierda en consecuencia su “objetivo conmocional”: “La verdad es que
muchos de nosotros vivimos entre maquinas de ensuciar cerebros”. De ahi
que abogue por una conciencia meca-mistica que tome las riendas de la
mecanica: “Hay que montar sobre las maquinas, y esto sélo se logra desde
una posiciéon mental meca-mistica” (Val del Omar 159).

Curiosamente el empefio, por parte del cineasta granadino, de
combinar mistica y tecnologia recuerda al objetivo que se marca la filosofia
de Henri Bergson. Como puede comprobarse, entre otros pasajes, en el



225

capitulo 4 (titulado “Observaciones finales. MECANICA y MISTICA”) de su
libro Las dos fuentes de la moral y de la religién (1932), el pensador francés
apela a un misticismo de nuevo cufio que, ayudado de la intuicién y de la
tecnologia, permita a la especie humana alcanzar un nuevo peldafio
evolutivo, regido por el amor universal:

Agreguemos que el cuerpo agrandado espera un suplemento de alma, y que la
mecanica exigiria una mistica. Los origenes de esta mecanica son tal vez mas misticos
de lo que pudiera creerse, y no volverd a encontrar su direccién verdadera, ni rendira
servicios proporcionados a su poder, mas que si la humanidad, a quien ha encorvado
todavia mas sobre la tierra, llega, gracias a ella, a enderezarse y a mirar al cielo.
(Bergson 297)

Para Bergson, que la mecanica requiera una mistica responde a la necesidad
de no caer en el reduccionismo materialista del positivismo, desde el que se
habria negado la dimension espiritual (o metafisica) de la realidad. Solo la
combinacién del conocimiento intelectivo con otro de caracter intuitivo
(como el adquirido por medio de la experiencia mistica) puede asegurar lo
que, para el filésofo francés, es el principal objetivo del ser humano: acceder
a lo absoluto.

Esa misma intencion se reitera en Val del Omar en un collage sobre
cartulina roja sin fecha (probablemente de los afios 70) titulado “Meca
Mistica: mecanica invisible”. En dicho montaje se puede leer, entre otras, la
siguiente proclama:

POR AMOR queremos contagiar nuestro gozo

derramar nuestros descubrimientos

encender en nuestros semejantes nuestro propio fuego

dar a Luz

transitar conectando a todo el mundo en la UNIDAD. (Sdenz de Buruaga y Val del
Omar 402)

Val del Omar considera que la tendencia mas profunda del individuo es el
anhelo por recuperar una supuesta unidad primigenia con el resto de la
humanidad y con el mundo. En este sentido, las sesiones cinematograficas
en las que multiples individuos coincidian y vibraban al unisono con el
espectaculo luminico que se desplegaba frente a ellos proporcionaban un
atisbo de aquella unidad perdida. Asi mismo, hay en los planteamientos
tedricos y artisticos del cineasta granadino la intencién de retornar a un
presunto ser humano original, orgénico y corporal, cuyas sensaciones atiin



226

no habrian sido deformadas por las estructuras cognitivas racionales. Para
sortear las barreras racionales y facilitar, de esa manera, la llegada del
arrebato mistico, el director busca provocar con su cine una suerte de shock
o0 estremecimiento en el espectador. Losada afirma a este respecto que Val
del Omar “proposes to use the technology of the cinema as a mystical
medium with which to shock the spectator out of an anaesthetized modern
condition” (102). El shock supondria liberar al espectador de un estado de
conciencia automatizado que mantiene adormecidos tanto sus sentidos
como su capacidad para captar plenamente el mundo que le rodea.

EL EFECTO DE EXTRANAMIENTO

Resulta inevitable la comparacion de esta idea del shock con la nocién de
desfamiliarizacion o extrafiamiento (ostranenie) de Viktor Shklovsky.? En el
manifiesto formalista “Art as Technique” (1917), el autor ruso constata que
la percepcién deviene automatica a fin de reducir el esfuerzo que conlleva
la propia percepcion del mundo, pero ello implica un sacrificio de todo lo
que no se ajusta a los moldes mas habituales y, en tltimo término, limita las
posibilidades de ser del individuo. Asi, para Shklovsky, el propdsito del arte
seria contrarrestar esa captacion automatizada del mundo haciendo que los
objetos se nos presenten como nuevos y extrafios:

The purpose of art is to impart the sensation of things as they are perceived and not
as they are known. The technique of art is to make objects “unfamiliar,” to make
forms difficult, to increase the difficulty and length of perception because the process
of perception is an aesthetic end in itself and must be prolonged. Art is a way of
experiencing the artfulness of an object: the object is not important. (12)

Por su parte, Artaud esta convencido de que el cine es el medio idéneo para
lograr el efecto de extranamiento al que se refiere Shklovsky. De ahi que, en
su ensayo “Sorcery and Cinema” (1927), sostenga que todos los objetos o
eventos filmados, incluidos los mas modestos, adquieren un significado y
una luminosidad singulares tras ser capturados por el objetivo: “Because
cinema isolates objects, it gives them a life which is separated and which
becomes more and more independent as it detaches itself from the banal
sense of objects” (Artaud, “Sorcery” 37).

Béla Balazs y Jean Epstein (dos de los autores vinculados a la “Teoria
Salvaje” de Moore) se pronuncian al respecto de la capacidad
desfamiliarizadora del cine en términos similares. Balazs, por un lado,
destaca la habilidad de la cAmara cinematografica para desvelar nuevas
realidades hasta entonces ocultas a nuestros sentidos y, muy



227

particularmente, para mostrar realidades conocidas de forma innovadora:
“cinema’s uniqueness comes only secondarily from the new, ‘other things’
shown; instead, he says here that the way they were shown was the key
innovation” (Moore 64). Por su parte, Epstein considera que el cine rescata
los objetos de la irrelevancia que les asigna el mundo convencional: “[t]hose
lives it creates, by summoning objects out of the shadows of indifference
into the light of dramatic concern, have little in common with human life”
(295). Ademas, dicho autor ve al cineasta como una especie de brujo
moderno puesto que, como aquel, es capaz de otorgar un estatus sagrado a
objetos hasta entonces ordinarios (295).

En “Optica biénica energética ciclo-tactil’” (1971-74), Val del Omar
también coincide con Shklovsky al sostener que nuestra percepcion esta
condicionada por toda una suerte de automatismos: “[n]Jos encontramos
sumergidos en una atmosfera de automatismos fisioldgicos que es ldgico no
percibamos” (150). A su vez, el director granadino parece igualmente
concordar con Artaud, Balazs y Epstein a la hora de observar la habilidad
del cine para convertir lo ordinario en algo extraordinario. Asi, abordando
cuestiones de recepcion en su ponencia “Meridiano del color de Espafia”
(1959), llega a afirmar que “[t]odo el ptblico es un gran nifio enamorado de
lo extraordinario, y lo extraordinario esta en las entrafias de lo cotidiano”
(119).

Volviendo a Artaud y a su mencionado ensayo “Sorcery and Cinema”,
cabe sefialar que este autor apunta a su vez a la necesidad de cultivar un cine
capaz de recrear y proporcionar la “atmdsfera de trance” necesaria para
predisponer al publico a toda una serie de revelaciones. En su opinion, dicha
“atmosfera” seria equivalente a una intoxicacion fisica que le permitiria al
cine establecer una comunicacién directa con el cerebro del espectador:
“There is in cinema, a kind of physical intoxication, which communicates the
movement of images directly to the brain. The mind is set into upheaval,
beyond all representation ... The cinema essentially reveals an occult life
and puts us into direct contact with it” (Artaud, “Sorcery” 38).

Mas adelante, Artaud le reclamara al teatro lo mismo que le exige al
cine. A este respecto, en The Theater and Its Double (1938) el autor francés
aboga por un tipo de artes escénicas que busque con premeditacién un
shock lo suficientemente abrupto e intenso como para despertar en los
espectadores un estado perceptivo mas profundo y agudo o, en otras
palabras, un shock lo suficientemente terapéutico como para revivir sus
facultades mentales (Theater 84). En el segundo manifiesto del “Teatro de la
crueldad”, Artaud sostiene que la habilidad del teatro para despertar en el
espectador tales estados se fundamenta en la atraccién humana por los



228

momentos limite, por las experiencias mas intensas de nuestra existencia:
“Admittedly or not, conscious or unconscious, the poetic state, a
transcendent experience of life, is what the public is fundamentally seeking
through love, crime, drugs, war, or insurrection” (Theater 122). El amor, la
transgresion de las normas y leyes, los estados inducidos por ciertas
sustancias embriagantes, el peligro de muerte... son todas ellas experiencias
criticas porque requieren nuestra completa atencion y suspenden el didlogo
mental que nos impide estar presentes en el aqui y el ahora. Es por ello que
dichas situaciones tienen el poder de emplazar al ser humano en el mismo
estado extatico que tanto Artaud como Val del Omar quieren inducir en el
publico. Ahora bien, el francés considera que la forma mas efectiva de lograr
impactar a los espectadores es mediante la incorporacién de imagenes de
violencia fisica en sus obras (de ahi el concepto de “crueldad”):

[A] theater in which violent physical images crush and hypnotize the
sensibility of the spectator seized by the theater as by a whirlwind of higher
forces. A theater which, abandoning psychology, recounts the
extraordinary, stages natural conflicts, natural and subtle forces, and
presents itself first of all as an exceptional power of redirection. (Artaud,
Theater 82-83)

Para Val del Omar, sin embargo, no todo vale para conmocionar al publico.
El director espafiol tiene claro que el tipo de trance que quiere trasladar a
sus espectadores debe conducir al amor fraternal, con lo que las situaciones
violentas no parecen ser, en este caso, el catalizador ideal de la experiencia
extatica. Las imagenes poéticas que buscan la belleza, en cambio, si juegan
un papel importante. Debemos recordar que en su entrevista para el
semanario La Pantalla, del 30 de septiembre de 1928, Val del Omar vincula
platénicamente verdad, belleza y bien: “Las columnas basicas de toda
manifestacion de arte, incluso, desde luego, la cinematografia, son la verdad
ylabelleza ... Através del amory del conocimiento, la verdad y la belleza se
van uniendo hasta formar en Dios un tUnico bien” (96). Aun asi, debe
reconocerse una cierta violencia audiovisual en sus cortometrajes, no sélo
porque abundan en ellos los motivos como las tumbas, las calaveras, las
imagenes de figuras tensionadas o los primeros planos de rostros inmersos
en el dolor que precede al éxtasis, sino también porque la discontinuidad
narrativa, el montaje aparentemente disociativo, las Opticas
distorsionadoras y la agresividad de la iluminacién pulsional obligan al
espectador a salir de su zona de confort y a enfrentarse a unas secuencias
cuyo sentido parece haberse suspendido.



229

EL TRIPTICO DE VAL DEL OMAR

A pesar de que su obra filmica incluye otros titulos, lo cierto es que el
proyecto cinematografico con el que Val del Omar planea llevar al publico al
éxtasis es su Triptico elemental de Espafia. Las tres peliculas que lo
conforman - Acarifio galaico (1961-1982), Fuego en Castilla (1958-61) y
Aguaespejo granadino (1953-1955) - fueron rodadas en orden inverso al que
debian mostrarse. Pero antes de pasar a examinar cada una de ellas con mas
detalle es necesario mencionar el doble sentido del término “elemental”
incluido en el titulo del Triptico que, por un lado, estaria relacionado con la
nocion de elemento natural primigenio o generador. Dicho sentido remitiria
a los filésofos griegos presocraticos y su busqueda de la materia (o
materias) prima(s) a partir de la(s) que habria surgido el resto de la
creacion. Por otro lado, “elemental” seria también una referencia a lo
primitivo, un término que Val del Omar habitualmente contrapone a la
civilizacién y de la sociedad de consumo y que asocia con lo esencial o lo
auténtico.

El primero de los sentidos del término “elemental” aparece ya inscrito
en la propia estructura del proyecto al ser ordenado en base a tres materias
primas o elementos primigenios. Val del Omar plane6 empezar su triptico
con el barro gallego, siguiendo con el fuego castellano y culminando con el
aguaespejo granadino, aunque en los udltimos afios de su vida el autor
decidi6 sumar al proyecto un proélogo o “vortice”, titulado Ojald, en el que
comenzd a trabajar poco antes de morir pero que nunca llegé a filmar.

Asimismo, los tres episodios visualizados en el orden anteriormente
mencionado (partiendo del barro para finalizar en el agua) son una
metafora de las etapas purificadoras de la via mistica, que partiria del
material mas denso y turbio para culminar, después del tormento del fuego,
en el agua mas fluida y cristalina. A este respecto, Losada recuerda que dicho
orden representa las etapas misticas por las que, segin San Juan de la Cruz,
pasaria el alma hasta reunirse definitivamente con el Amado (106). Asi pues,
dado que el orden previsto por el director granadino comienza con Acarifio
galaico, empezaremos con este film un estudio mas pormenorizado de los
tres titulos con los que Val del Omar trata de llevar a la practica su proyecto
de cine extatico.

ACARINO GALAICO [DE BARRO]

En 1961, Val del Omar viaja a Ourense para rodar Acarifio galaico [De Barro],
la tercera parte de su Triptico (o la primera parte, si consideramos el orden
de visionado). Si bien la pelicula Acarifio galaico comenzé a filmarse ese



230

mismo afio, la muerte del director en un accidente automovilistico en 1982
dejé su ediciéon inconclusa. En 1995, Javier Codesal, por encargo de la
Filmoteca de Andalucia, reconstruy6 y completo el film a partir del montaje
y la sonorizacion que Val del Omar habia perfilado, aunque con
significativos afiadidos propios (especialmente en el apartado de la banda
sonora).

Tal como detalla Gubern, si bien inicialmente el viento tenia que ser el
sustrato elemental para complementar al fuego y al agua de las otras dos
entregas, el encuentro del cineasta con el escultor gallego Arturo Baltar, que
elaboraba sus obras con arcilla, reconduce hacia el barro el material
representativo de esta etapa mistica (85). La perspectiva cristiana de lo
material como algo perecedero (y, en ultimo término, como un obstaculo
para el desarrollo espiritual) parece comunicarse en este film a través del
tono ligubre que imprime el uso exclusivo de la fotografia en blanco y negro
(a veces incluso proyectada en negativo), asi como la presencia de
iconografia relacionada con la muerte, ya se trate de planos de tumbas o de
relieves de calaveras esculpidas en panteones. Hay algunas escenas de
colectivos celebrando procesiones, asi como imagenes con alto contenido
simbélico como planos de relojes, sugiriendo el inexorable paso del tiempo,
o tomas de animales considerados impuros por la Biblia, como ranas o
anguilas, version acudatica de la serpiente. Por otro lado, la aparicion del
propio escultor Arturo Baltar en el film, embadurnado de barro de pies a
cabeza, no solo equipara la imagen humana con las de las esculturas y
relieves incluidos en el film, sino que nos remite a antiguas mitologias en las
que el ser humano es creado por los dioses o figuras semi-divinas a partir
del barro. En diversas ocasiones, el escultor aparece acostado y con los ojos
cerrados en un entorno natural bucélico, como si estuviera sofiando las
imagenes que se van intercalando. Abundan a la vez tomas en primer plano
de Baltar donde el fango del rostro acenttia el contraste con los ojos abiertos,
que miran a través de una rendija un mundo que se despliega. De hecho, los
ojos desempefian un papel critico en todo el film dado que abundan
primerisimos primeros planos centrados en ellos. Es mas, Val del Omar
establece una comparacién (quiza incluso una vinculacién) entre el ojo
humano y el ojo divino representado graficamente dentro de un tridngulo.
De todas formas, los planos detalle del érgano de la visién no es el tnico
recurso empleado en el film para resaltar la importancia de la mirada. Asi,
por ejemplo, en un plano en que muestra un grupo de cuatro mujeres
jovenes en un balcon, tres de ellas aparecen observando fijamente un evento
extradiegético, mientras que la cuarta interpela al espectador mirando
directamente a la cdmara (Acarifio 0o:22:24). Cuando se muestra todo el



231

rostro de una persona, la boca también adquiere importancia y el modelo o
bien aparece con la boca abierta o la va abriendo progresivamente. Esa
abertura puede ser resultado incluso de la iluminaciéon pulsional que,
aplicada tanto a los rostros humanos como a las esculturas de barro, crea la
impresion de que la boca se mueve. Uno de los ejemplos mas claros de ello
es el retrato teresiano de una mujer ataviada con una capa (00:22:17). Su
mirada perdida junto al efecto desfamiliarizador de la luz pulsional que
desencaja su boca entreabierta durante el trance, parecen querer comunicar
laidea de que la naturaleza extatica del ser humano esta intimamente ligada
a su dimensién material. Tal como afirma Muguiro, la boca abierta esta
intimamente ligada a la expiracién del alma y al soplo divino durante el
trance (178-79).

Por otro lado, los patrones geométricos emulando hojas y otros motivos
florales que Val del Omar proyecta sobre muchos de esos rostros subrayan
la relevancia de la naturaleza en el film. De hecho, en toda la obra se
establece una oposicion binaria entre lo natural y lo artificial, entre lo vivo
y lo muerto, entre aquello que se encuentra en movimiento (ex-stasis) y lo
estatico (stasis). Planos como los que muestran calaveras esculpidas sobre
losas de sepulcros contrastan con las plantas y flores que las circundan,
mecidas por el viento en una suerte de vaivén vital. Son imagenes que
remitirian al viejo motivo clasico del memento mori, donde la vanidad
humana queda en entredicho por la inexorabilidad de la muerte. De todas
formas, Val del Omar va mas alla y traslada esa oposicion entre lo natural y
lo superfluo al ambito religioso y social, oponiendo a la religion
institucionalizada una especie de culto por la naturaleza. Elixabete Ansa
Goicoechea argumenta a este respecto que el Triptico propone “una mistica
universal que paradéjicamente consigue desafiar tanto el discurso catélico
del régimen como los procesos de modernizacion que éste impulsa” (486).
E Isaac Garcia Guerrero advierte, por su parte, que Val del Omar contrapone
al nacionalcatolicismo - ferviente aliado de la dictadura franquista - una fe
natural directa, libre de cualquier mediacion (88). Acarifio galaico, como
parte del Triptico, manifiesta igualmente esa oposicién de una forma, si
cabe, més explicita que las otras dos entregas de la trilogia. Sirva de ejemplo
el plano en el que aparece una mujer de espaldas en una iglesia. Un zoom in
inicial recoge el movimiento de dicha persona situando su mano sobre una
columna ornamental. A continuacién, le sigue un movimiento panoramico
vertical que recorre la columna de forma ascendente. Antes de alcanzar el
capitel, se inserta otro plano en el que aparece el escultor en un plano entero
picado emplazando sus manos sobre un tronco para dar paso a continuacién
a otro inserto del plano anterior en el que la panoramica vertical contintia



232

hasta desembocar en la representacion escultérica de Cristo que la corona
(Acarifio 00:10:54-00:11:14). Aunque los gestos de la mujer y los del escultor
son equivalentes, el material pétreo y frio de la columna contrasta con la
materia viva y organica del tronco. Similar oposicién se establece entre las
esculturas de piedra que adornan los edificios o los retablos grabados en
materiales nobles de la religion institucional y las figuras de barro que, por
su modestia, remiten a una fe que se mantiene al margen del poder y la
ostentacion y que establece una intima relacion con lo natural. Recuperando
a Bergson, cabe sefialar que el fil6sofo del élan vital ya distinguia dos formas
puras de religion que reproducen las caracteristicas del binomio planteado
aqui por Val del Omar. Asi, para el filésofo francés, existiria una religion
“estatica”, articulada en base a las exigencias sociales, y una religion
“dindmica” que manifestaria a través de la experiencia mistica. Bergson
asimismo considera que la conciencia humana actual comparte un sustrato
comun con la de los seres humanos primitivos. Dicho sustrato, ademas,
estaria asociado con lo natural y que contrastaria con los contenidos,
normas y patrones sociales depositados por la educacidn, las diversas
instituciones y el lenguaje o, lo que es lo mismo, elementos artificiales y
ajenos a la naturaleza humana. Tal como explica Pedro Chacén, “el
bergsonismo concibe la relacién de ‘lo artificial’, sobrevenido al género
humano en su historia, con ‘lo natural como una superposicién o
recubrimiento que podria ser levantado” (411). Por consiguiente, una vez
distinguido lo que es esencial (o elemental) de aquello que no lo es, el
siguiente paso consistira en depurar lo espurio de la conciencia humana.
Para tal fin, tanto Bergson como Val del Omar depositaran sus esperanzas
en el efecto transgresor de la experiencia mistica.

El papel de la naturaleza en Acarifio galaico nos remite, asimismo, a las
creencias animistas de ciertas culturas ancestrales por las que se
consideraba que todos los seres compartian una forma de dnima que los
interconectaba. Asi, ademas del plano material, los seres humanos podian
intercomunicarse con el resto de los seres organicos en la dimension
espiritual, siendo el chaman el personaje habitualmente designado por la
comunidad para establecer un puente entre ambos mundos. Cabe sefialar
que las referencias directas a las comunidades ancestrales abundan mas en
Aguaespejo granadino que no en el film que nos ocupa ahora, lo que no
impide que en Acarifio galaico se destaque la conexidn privilegiada con la
naturaleza de la que hacian gala tales comunidades. En cualquier caso, Val
del Omar se une a los tedricos y directores de la “Teoria Salvaje” en esa
bisqueda de lo méas primitivo y esencial en cada uno de nosotros.



233

FUEGO EN CASTILLA
El rodaje de Fuego en Castilla, la segunda entrega del triptico, se inicia en
1958 y concluye en 1960. Val del Omar pasa cerca de dos afios en Valladolid,
rodando entre otros lugares en el Museo Nacional de Escultura Religiosa. La
pelicula se abre con un texto impreso atribuido a Federico Garcia Lorca que
reza asi: “En Espafia, cada primavera viene la muerte y levanta las cortinas”
(Fuego 00:00:01-00:00:34). Tal como apunta Sdenz de Buruaga, la cita
podria ser una recreacion libre de un texto de la conferencia “Juego y teoria
del duende” (Saénz de Buruaga 193): “En todos los paises la muerte es un fin.
Llega y se corren las cortinas. En Espaifia no. En Espafia se levantan” (Garcia
Lorca, Conferencias 99). Es interesante comparar, por otra parte, el caracter
ldgubre que recrea esta entrada con el tono optimista de la voz en off que
puede escucharse en los minutos finales del film, donde se subvierte la
atmosfera tétrica inicial: “La muerte es sélo una palabra que queda atras
cuando se ama. El que ama arde y el que arde vuela a la velocidad de la luz,
porque amar es ser lo que se ama” (Fuego 00:15:47-00:16:12). Desde esta
perspectiva, Fuego en Castilla constituye un proceso de ascesis que conduce
a una muerte ritual como paso previo inevitable para acceder al nivel en que
tiene lugar la fusion con la divinidad. Y sin abandonar atin el &mbito de los
textos en pantalla, después de la cita lorquiana y del nombre del film aparece
un segundo y enigmatico titulo (“Tactilvision del paramo del espanto”) y,
tras éste, una especie de subtitulo que complementa al anterior y que reza
asi: “Ensayo sonambulo de vision tactil en la noche de un mundo palpable”.

Deleuze y Guattari explican en Mil mesetas que las funciones del ojo no
se restringen a una captacién meramente Optica de imagenes y, en base a
ello, contraponen la “visiéon préxima” a la “visién alejada” y el “espacio
haptico” al “espacio 6ptico”. El término “haptico” equivale a “tactil” pero los
dos autores prefieren el primero porque “no opone dos 6rganos de los
sentidos, sino que deja entrever que el propio ojo puede tener esa funcién
que no es optica” (Deleuze y Guattari 499). A su vez, cuando la visién es
préxima “ninguna linea separa la tierra y el cielo, que son de la misma
sustancia; no existe horizonte, ni fondo, ni perspectiva, ni limite, ni contorno
o forma, ni centro; no existe ninguna distancia intermediaria, o toda
distancia es intermediaria” (5o1). Aflos antes de que Deleuze y Guattari
abordaran esta cuestion, Val del Omar ya habia argumentado en su ensayo
“Teoria de la Vision Tactil” que la visién no es una facultad que empleamos
simplemente para mirar un objeto, sino que con ella también tocamos o
palpamos los objetos (113).3

Esta perspectiva concibe la visién no tanto como un sentido pasivo que
se limita a recibir, sino como un 6rgano capaz de proyectarse y conformar



234

la visidn rascando la realidad. La sensibilidad 6ptica se complementa con la
energia luminica y por ello el cineasta propone obtener el relieve de los
objetos a partir no tanto de la 6ptica como de las condiciones luminicas. Es
por ello que Val del Omar afiade en su ensayo “Cromatacto” (1967) que “[e]l
tacto es un sentido que puede llevarse por arco reflejo a la vista si la luz
acierta a tocar los objetos que ilumina orientada por el instinto de posesion”
(115).

A esto cabe afiadir que las descripciones de Val del Omar referidas en
“Teoria de la Vision Tactil” (y el empleo de la técnica de la Tactil-Visiéon) no
solo se adelantan a Deleuze y Guattari, sino que presagian asimismo la
formulacién teérica de la vision haptica emprendida posteriormente por
Laura U. Marks y Guiliana Bruno, entre otros autores. Asi, en Atlas of
Emotion, Giuliana Bruno se refiere a lo haptico como una funciéon de la piel
que proporciona un contacto reciproco entre nosotros y el mundo (6). Por
su parte, Laura U. Marks distingue entre la visualidad 6ptica de la visualidad
haptica en su libro The Skin of the Film. Alli, 1a autora nota que la visualidad
optica (o, incluso, escopica) refuerza la separacion entre el sujeto que ve y
el objeto observado. En cambio, la visualidad haptica busca moverse sobre
la superficie de su objeto en vez de tratar de reproducir la sensacién de
profundidad:

Optical visuality depends on a separation between the viewing subject and the
object. Haptic looking tends to move over the surface of its object rather than to
plunge into illusionistic depth, not to distinguish form so much as to discern texture.
It is more inclined to move than to focus, more inclined to graze than to gaze. (Marks
162)

Marks afiade que en la mayoria de los procesos de visién se encuentran
implicados ambos tipos de visualizacién en un movimiento dialéctico que
va de lo lejano a lo cercano (163). Para la investigadora es obvio ademas que
necesitamos los dos tipos de visién en nuestro dia a dia. Sin embargo, por
muy necesaria que resulte la visualidad éptica para nuestros menesteres, lo
que no resulta licito es ignorar completamente otras formas de percibir el
mundo, como la proporcionada por la visualidad haptica.

Val del Omar, a su vez, busca privilegiar la mirada haptica frente a la
escépica en sus obras, ensayos y técnicas filmicas. En el manuscrito sin fecha
titulado “Idea clave”, el cineasta escribe, en este sentido, que no fueron sus
ojos fisicos sino una experiencia mas cercana al acto de palpar los que le
permitieron contemplar la cara de un Dios concebido en términos
panteisticos: “Y eran mis ojos quienes habian impedido verle la cara. Solo al



235

cruzar por los afios palpé su existencia ... Mi Dios es el firme Firmamento, el
mudo asiento de todos los temblores que hacen danzar al Universo. Mi Dios
es El Tiempo” (Val del Omar 289). El autor aqui no solo esta criticando un
tipo de mirada que oculta mas de lo que revela, sino apuntando igualmente
a una forma de ver alternativa en la que la luz asume funciones tactiles.

Para el cineasta espafiol, la vision tactil ha de producirse como
consecuencia de una visidon supernatural, y aqui entra el cine junto con el
sistema ideado por él. Tal como afirma él mismo en “Cromatacto”: “[e]sta
supervision ha de provenir de una nueva iluminacién pulsatoria. ... Hay que
convertir las distintas luces que inciden en una escena en distintos pinceles
palpitantes, en dedos sensibles a las superficies que palpan, hay que saber
expresar esa ‘sensibilidad reactiva’™ (Val del Omar 115-16). La luz pulsada no
solo permite iluminar ciertas areas de las estatuas a expensas de otras zonas
que quedan en penumbra, sino que, ademas, proyecta patrones de luz que
van recorriendo la superfice marmoérea (Losada 109). Val del Omar
desarrolla precisamente el sistema de Tactil-Vision, que proyecta haces de
luz que discurren sobre el objeto, para sugerir al espectador la consistencia
y textura que sentiriamos si emplearamos las yemas de nuestros dedos para
tocarlo.

Moore destaca igualmente el rol central de la tactilidad en el cine
salvaje, consagrado a producir un “shock” en el publico: “The magic of
cinema, its ability to touch you with no hands, elate you, shock you, though
limited, ... is nonetheless a defining feature of the medium” (3). La misma
autora se encarga, ademas, de establecer las similitudes entre dicho cine y
las practicas rituales del hechicero en base a su comun interés por la
tactilidad y el shock, entre otros recursos: “The practices of attraction,
distraction, tactility, shock, and repetition not only are film'’s stock-in-trade
but also make for healing and sorcery” (11). La tactilidad permite evidenciar
la materialidad de los objetos en pantalla y se extiende mas alla del propio
acto de tocar un objeto con nuestras manos. El resto de los sentidos (vista,
oido, olfato) también incluirian una dimensién tactil que el cine inmersivo
perseguido por Val del Omar lograria poner de relieve.

En Fuego en Castilla, el empleo de su sistema de Tactil-Visiéon en
combinacién con otros recursos tales como las rotaciones de objetos, los
desplazamientos de cadmara, la distorsiéon 6ptica de la imagen o los sonidos
angustiantes le permiten a Val del Omar imprimir movimiento a las
esculturas capturadas por el objetivo. Las estatuas de Alonso Berruguete y
Juan de Juni conservadas en el Museo Nacional de Escultura de Valladolid
parecen adquirir vida propia y contornearse de dolor mientras miran a la
camara aterrorizadas. De hecho, Ansa Goicoechea destaca la capacidad de



236

los dngulos de camara y el uso de la luz para resaltar lo siniestro de los ritos
y la iconografia nacionalcatélicos y desfamiliarizar asi una religion
sancionada e impuesta por el poder: “la pelicula propicia un montaje que
des-familiariza o saca lo siniestro del ritual de la Semana Santa y de las
estatuas consagradas al patrimonio nacional” (495).

En cualquier caso, la particular presencia filmica de las esculturas de
Berruguete, junto con los planos de detalle del lienzo San Francisco en
éxtasis del Greco tienen su razon de ser en la tendencia de estos artistas a
enlongar las figuras humanas que representan. Esa “distension vertical” es
la metafora de unos seres en éxtasis que se proyectan verticalmente hacia
un plano transcendental (Val del Omar, “Optica” 255). A su vez, la secuencia
final del film (la inica en todo el film donde se emplea el color para capturar
las flores de un campo) parece arrojar un rayo de esperanza vislumbrando
la puerta de acceso al jardin del tercer y dltimo film del Triptico elemental
de Espaiia.

AGUAESPE]O GRANANDINO

Aunque se desarrolle plenamente en Fuego en Castilla, 1a Vision Tactil
asoma también en forma de pulsaciones luminicas en Aguaespejo
granandino, proyecto de anteguerras que Val del Omar recupera en 1953 y
concluye en 1955. Es sintomatico que el film lleve por subtitulo La gran
Siguiriya, haciendo referencia al Cante Jondo que para Lorca era una de las
mas misteriosas y extasiantes expresiones de la cultura andaluza.
Subtitulado como “un corto ensayo audiovisual de plastica lirica”, no es de
extrafiar que Gubern sostenga que el primer impacto que produce esta
pelicula se deba a su soberbia calidad plastica: “Sus encuadres y
composiciones hacen pensar en Flaherty y en Eisenstein, pero desborda sus
fuentes al metaforizar el paisaje con analogias figurativas” (52).
Efectivamente, junto a la utilizacién de recursos como el virado de la imagen
a verde, las pixelizaciones, la iluminacién por pulsaciones, la cAmara lenta,
o el rebobinado, Val del Omar emplea en este film imagenes dobles que
recuerdan la técnica pictdrica que Salvador Dali aplicé en algunos de sus
cuadros. Asi, en Aguaespejo granandino se produce una concatenacion entre
la toma de una fuente con dos rostros en relieve y el plano de dos cuevas
que se equiparan a las bocas-surtidor de los dos rostros de la imagen
anterior y de las que sale un hombre. Esta imagen puede relacionarse
asimismo sin dificultad con el mito de la caverna de Platén y, mas
concretamente, con el momento en el que el esclavo, liberado de sus
ataduras, logra salir al exterior y descubrir la realidad que hasta entonces se
le habia ocultado.



237

En la introduccién al libro de la exposicion Del éxtasis al arrebato. Un
recorrido por el cine experimental espafiol, se afirma que esas
manipulaciones técnicas de la imagen y el sonido con las que experimenta
Val del Omar deben entenderse como una forma de arte total que busca ante
todo conmocionar al espectador (Hispano y Pinent 18). En la introducciéon
se afiade que el cine del granadino, al igual que cualquier otro ejemplo de
cine experimental y vanguardista, no suele buscar un efecto ilusorio, sino
concreto: “No es un cine hipnético que busque nuestra suspension
perceptiva, bien al contrario: es una hipnosis que nos hace conscientes de
nuestros sentidos sin ocultar el mecanismo que los ha despertado” (Hispano
y Pinent 19).

Aparte de las imagenes dobles, otro mecanismo que pudiera estar
orientado a despertar nuestros sentidos son las asociaciones. Una de las mas
reiteradas a lo largo de la pelicula es la equiparacion entre el agua y las
nubes. El agua saltarina de los surtidores, la que fluye de las fuentes, la de
los rios... tiene su complemento en las nubes que pasan de forma acelerada
por el cielo: todo parece participar de una danza cdsmica, incluidas la luz y
las sombras. Nuevamente, nos encontramos inmersos en una dialéctica
donde lo que esta en movimiento se opone a lo estatico, incluida el agua
estancada.

Esta sustancia, por otro lado, es el simbolo por excelencia de las
corrientes misticas tradicionales cristiana e islamica, no sdlo por ser fuente
de vida sino por su estatus de materia primigenia sin forma. Y, a su vez, es
el componente clave de los jardines arabes que adornaron en el pasado la
Andalucia de Val del Omar. Tal como aquellos hortus conclusus eran una
suerte de paraiso en la tierra, el Aguaespejo granadino de Val del Omar
parece también recrear un espacio paradisiaco al que se accede tras la
revelacion mistica. Muguiro puntualiza precisamente que “Aguaespejo es
principio y fin, pelicula que funda y espera, jardin que aguarda la llegada,
después de haber superado las etapas transfiguradoras del Triptico y que
finalmente nos permitira ‘ver’. Esa es SU promesa, despertar la visién” (175).
Llegar hasta el agua cristalina, especular, es cerrar un ciclo, es retornar a un
punto de partida. Llegar al lugar prometido es retornar al espacio a partir
del que el ser humano comenzé su viaje autoconsciente.

De todas formas, tal como sucede en las otras entregas del Triptico, la
nocién de lo elemental no se circunscribe en Aguaespejo granadino
exclusivamente al sentido de elemento material primigenio (en este caso
concreto, el agua). Otros valores semdanticos del término “elemental” tienen
que ver nuevamente con la naturaleza en general y, en este film de forma
especial, con una serie de pueblos primitivos que supuestamente retendrian



238

lo esencial del ser humano. Los herederos de esos pueblos ancestrales cuya
conciencia colectiva no se ha visto contaminada en exceso por las reglas de
conducta y los valores de la civilizacién son, en Aguaespejo granadino, los
gitanos. Garcia Guerrero reconoce en este sentido que en este film “parecen
pervivir en algun grado en Val del Omar las discusiones en torno al gitano
como un ser primitivo emparentado con la esencia de un pueblo” (79). Quiza
el propio Federico Garcia Lorca, citado libremente al inicio del film, influye
en la esencializacion operada en esta entrega del Triptico. No puede pasar
desapercibido que dicho escritor ya habria propuesto una vision idealizada
de este colectivo. Asi, en su conferencia “El cante jondo - Primitivo canto
andaluz”, el poeta granadino se habia referido a una era pretérita gobernada
por un panteismo magnificente en el que era posible capturar el halo
imperceptible que conecta la totalidad de las cosas (Garcia Lorca, Obras
209). El cante jondo, expresion genuina de los gitanos andaluces, serfa un
remanente de ese mitico periodo que Garcia Lorca asociaria, a su vez, con la
mitica civilizacion de Tartessos. La influencia de la concepcion lorquiana del
gitano en el film de Val del Omar explicaria los planos de este colectivo
donde cantan y bailan, como el del nifio que baila flamenco en un aparente
estado de trance mientras que la mujer que lo acompafia marca el ritmo con
las palmas (Aguaespejo 00:01:49-00:02:09). Al respecto de este mismo
plano, Garcia Guerrero afiade que ejemplifica una visién ociosa del gitano
que lo alejaria de la productividad exigida por la sociedad desarrollada: “Sus
ocupaciones se reducen al cante y el baile. Esta es la forma en la que los
gitanos, madre e hijo, expresan sus sentimientos y, a juzgar por la
indumentaria del nifio que baila con los ojos cerrados y sin camisa, es una
expresion cultural simple” (80). En efecto, Val del Omar representa a los
gitanos como un colectivo primitivo, rural, sin las comodidades ni la
sofisticacién de la civilizacién urbana, pero, por lo mismo, en conexiéon
directa con la naturaleza y con capacidad para acceder al trance colectivo a
través de un arte con reminiscencias miticas. En este sentido, otros planos
que servirian para atestiguar la sabiduria perenne supuestamente retenida
por los gitanos serian las de los rostros de diversos nifios cuya boca abierta
y ojos extraviados parecerian indicar que se encuentran igualmente al
borde del éxtasis.

Y de la misma forma que los rostros en éxtasis no son exclusivos de esta
entrega del Triptico, tampoco lo es el hecho de que en este film no se case
con ninguna confesién en particular. Buena prueba de ello son las multiples
tomas de la Alhambra como simbolo de la interseccién de las tres
principales religiones monoteistas. E incluso estas confesiones deben
competir con esa fe natural de substrato panteista y animista que, en



239

Aguaespejo granadino, sigue estando presente por medio de las numerosas
escenas de la naturaleza.

En el ensayo “Desbordamiento apanoramico de la imagen”, Val del
Omar argumenta que es necesario emplear todos los recursos técnicos a
nuestro alcance para lograr que el cine sea capaz de producir en el
espectador sensaciones, emociones y sentimientos (136). Aunque, en ultimo
término, a lo que aspira Val del Omar es a “despertar la visién”, como
Muguiro sefialaba acertadamente en la cita anteriormente referida. Una vez
mas, Val del Omar y los autores de la “teoria salvaje” coinciden en sus
objetivos. Todos ellos persiguen producir un shock o éxtasis capaz de abrir
al espectador a nuevas féormulas de entender y contemplar el mundo. Es por
esa razon que durante toda su vida Val del Omar no cejara en buscar
soluciones técnicas que, como la Tactil-Vision, la Diafonia en el ambito
auditivo y el Desbordamiento apanoramico en el visual, tratan de ofrecer al
publico una nueva experiencia cinematografica integral. Lo que ambiciona
Val del Omar, en definitiva, es “fundar una neopercepcion audiovisual, de
alcance cinestésico e, incluso, fundadora de una nueva antropologia
espectatorial” (Gubern 76). Algo plenamente coherente con la afirmacién,
hecha en el transcurso de la entrevista concedida al semanario La Pantalla
en 1928, de que el cine es el arte supremo de la experiencia. Una experiencia,
por lo demas, que debe vivirse intensamente con todos los sentidos porque
en eso consiste, al fin y al cabo, la experiencia mistica: en un momento de
intensidad tal que logra romper la cadena del tiempo y volverse eterno por
un instante. La obra de Val del Omar se define, en este sentido, como una
busqueda constante de ese momento atemporal a través del cine.

University of North Carolina, Wilmington

NOTES

1 Elaurano sdlo se encuentra, dice Benjamin, en objetos emplazados en la
historia, sino también en objetos o eventos naturales.

2 Criticos como Elixabete Ansa Goicoechea o Isaac Garcia Guerrero ya han
establecido esa conexidn en los dos respectivos articulos citados en el presente
ensayo.

3 Notese que “Tactil” no lleva acento porque Val del Omar preferia escribir asi
dicha palabra.



240

WORKS CITED

Acarifio galaico. Dir. José Val del Omar. Val del Omar: Elemental de Esparia. Cameo,
2010.

Aguaespejo granadino. Dir. José Val del Omar. Val del Omar: Elemental de Esparia.
Cameo, 20710.

ANSA GOICOECHEA, ELIXABETE. “Fuego en Castilla (1957-60): el cine espectral de
José Val del Omar.” Revista de Estudios Hispdnicos 50.2 (2016): 485-507. Web.

ARTAUD, ANTONIN. “Sorcery and Cinema.” The Screaming Body: Antonin Artaud:
Film Projects, Drawing and Sound Recordings. Ed. Stephen Barber. London:
Creation, 2005. 37-39.

—. The Theater and Its Double. New York: Grove, 1994.

BENJAMIN, WALTER. “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica.”
Discursos interrumpidos 1. Filosofia del arte y de la historia. Buenos Aires:
Taurus, 1989. 17-57.

—. “Surrealism: The Last Snapshot of the European Intelligentsia.” One-Way Street
and Other Writings. London: NLB, 1979. 225-39.

BERGSON, HENRI. Las dos fuentes de la moral y de la religion. Buenos Aires:
Sudamericana, 1962.

BONET, EUGENI. “Amar: Arder. Candentes cenizas de Val del Omar.” Trafic 34
(2000). Web.

BRUNO, GUILIANA. Atlas of Emotion: Journeys in Art, Architecture and Film. New
York: Verso, 2002.

CHACON, PEDRO. “Mecanica y mistica: La filosofia de la religion de H. Bergson.”
Filosofia de la religion. Estudios y textos. Ed. Manuel Fraij6. Madrid: Trotta,
1994. 403-17.

DELEUZE, GILLES, Y FELIX GUATTARI. Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia.
Trad. José Vazquez Pérez con la colaboraciéon de Umbelina Larraceleta.
Valencia: Pre-Textos, 2002.

EISENSTEIN, SERGEI M. Nonindifferent Nature: Film and the Structure of Things.
Trans. Herbert Marshall. Cambridge: Cambridge UP, 1988.

EPSTEIN, JEAN. Critical Essays and New Translations. Ed. Sarah Keller y Jason N.
Paul. Amsterdam: Amsterdam UP, 2012.

Fuego en Castilla. Dir. José Val del Omar. Val del Omar: Elemental de Esparia. Cameo,
2010.

GARCIA LORCA, FEDERICO. Conferencias. Vol. 1. Madrid: Alianza, 1984.

—. Obras completas. Vol 3. Madrid: Aguilar, 1986.



241

GARCIA GUERRERO, ISAAC. “Materialidad histdrica como subversién en Aguaespejo
granadino de José Val del Omar.” Revista de Estudios Hispdnicos 51.1 (2017): 73-
99. Web.

GUBERN, ROMAN. Val del Omar, cinemista. Granada: Diputacion de Granada, 2004.

HISPANO, ANDRES, Y ANTONI PINENT, EDS. Del éxtasis al arrebato. Un recorrido por
el cine experimental espafiol. 1957-2005. Barcelona: Cameo, 2009.

LOSADA, MATT. “San Juan de la Cruz in Tactilvisién: The Technological Mysticism of
José Val del Omar’s Triptico elemental de Esparia.” Studies in Spanish & Latin
American Cinemas 7.2 (2010): 101-15. Web.

LLANO, RAFAEL. “El duende de la ascética castellana: Fuego en Castilla.” Val del
Omar, Val del Omar. Mds alld 197-206.

MARKS, LAURA U. The Skin of the Film: Intercultural Cinema, Embodiment, and the
Senses. Durham: Duke UP, 2000.

MOLINA BAREA, MAR{A DEL CARMEN. “Eisenstein y El Greco: la cinematografia del
éxtasis.” Escritura e Imagen 13 (2017): 75-94. Web.

MOORE, RACHEL 0.Savage Theory: Cinema as Modern Magic. Durham: Duke UP,
2000.

MUGUIRO, CARLOS. “Jardines de la vision: Aguaespejo granadino y el avant-garden
cinematografico.” Val del Omar, Val del Omar. Mds alld 174-83.

ORTIZ-ECHAGUE, JAVIER. “El Sputnik y el Cuerpo Mistico.” Val del Omar, Val del
Omar. Mds alld 276-8o.

PINOL LLORET, MARTA. “La influencia del Greco en la produccién cinematografica
de Sergei Eisenstein: una propuesta de analisis.” EI Greco en su IV Centenario.
Patrimonio hispdnico y didlogo intercultural. Eds. Esther Almarcha Nufiez-
Herrador, Palma Martinez-Burgos, y Elena Sainz Magafia. Cuenca: UCLM, 2016.
413-24. Web

SAENZ DE BURUAGA, GONZALO, ED. Galaxia Val del Omar. Madrid: Instituto
Cervantes, 2002.

SAENZ DE BURUAGA, GONZALO, Y MARIA JOSE VAL DEL OMAR, EDS. Val del Omar sin
Fin. Granada: Diputacién Provincial de Granada, 1992.

SHKLOVSKY, VIKTOR. “Art as Technique.” Russian Formalist Criticism: Four Essays.
Ed. Lee T. Lemon, y Marion ]. Reis. Lincoln: U of Nebraska P, 1965. 3-24.

VAL DEL OMAR, JOSE. “Cromatacto.” Val del Omar, Val del Omar. Mds alld 115-24.

—. “Desbordamiento apanoramico de la imagen.” Val del Omar, Escritos 135-40.

—. “Dilema y poder.” Val del Omar, Escritos 158-60.

—. “Engafioso espacio | Tiempo sin fin.” Val del Omar, Val del Omar. Mds alld. 267-72.

—. “Entrevista en el semanario La Pantalla, 1928.” Val del Omar, Escritos 95-98.

—. Escritos de técnica, poética y mistica. Ed. Javier Ortiz-Echagiie. Madrid: La
Central; Museo Nacional de Arte Reina Sofia; U de Navarra, 2010.

—. “Idea clave”. Val del Omar, Escritos 289.



242

—. “Meca-mistica del cine.” Val del Omar, Escritos 281-83.

—. “Optica biénica energética ciclo-tactil.” Val del Omar, Val del Omar. Mds alld. 254-
57

—. “Teoria de la Vision Tactil.” Val del Omar, Escritos. 113-17.

—. Val del Omar. Mds alld de la érbita terrestre. Ed. Elena Duque. Buenos Aires:
BAFIC], 2015.



