
 
 

730 

Abumalham,	 opina	 el	 autor,	 presenta	un	 complejo	 y	persuasivo	discurso	
contra-orientalista	 a	 través	 de	 la	 “reanimación”	 de	 la	 mitológica	
protagonista	de	Las	mil	y	una	noches.	

En	el	capítulo	3,	Ellison	ofrece	al	lector	un	análisis	sobre	la	literatura	de	
viajes,	con	especial	atención	a	las	figuras	del	turista,	el	nómada	y	el	migrante.	
En	 este	 capítulo	 encontramos	 un	 análisis	 de	El	médico	 de	 Ifni	 (2005)	 de	
Javier	Reverte,	Los	ojos	del	Tuareg	(2003)	de	Alberto	Vázquez-Figueroa	y	El	
diablo	de	Yudis	(1994)	de	Ahmed	Daoudi.	En	palabras	del	autor,	las	novelas	
de	Reverte	y	Vázquez-Figueroa	desestabilizan	la	visión	eurocéntrica	de	los	
autores	 del	 siglo	 pasado,	 colocando	 a	 protagonistas	 aventureros	 que	 no	
imponen	 ningún	 tipo	 de	 superioridad	 moral	 con	 respecto	 al	 otro-
saharaui/tuareg.	El	análisis	más	rico	de	este	capítulo	es	el	de	El	diablo	de	
Yudis,	texto	en	el	que	Daoudi	explota	el	género	del	halqa	(cuentacuentos)	y	
logra	plasmar	y	diagnosticar	con	éxito	las	preocupaciones	y	los	problemas	
sociales	del	entorno	en	el	que	se	mueve:	desempleo,	éxodo	rural,	emigración	
clandestina,	injusticias	y	otras	llagas	sociales.	

En	 conclusión,	 Africa	 in	 the	 Contemporary	 Spanish	 Novel,	 1990-2010	
cumple	con	el	objetivo	delineado	por	el	autor	desde	un	principio:	estudiar	a	
través	de	muy	diversos	autores	la	presencia	del	discurso	orientalista	en	la	
literatura	 hispana	 escrita	 por	 autores	 peninsulares	 y	 africanos.	 Ellison	
concluye	que	las	pautas	orientalistas	articuladas	por	Edward	Said	en	1978	
han	ido	mermando	en	la	narrativa	en	español	sobre	África.	Mi	 impresión	
personal	 es	 que	 este	 libro	 debería	 ser	 consultado	 por	 todos	 aquellos	
investigadores	de	la	literatura	peninsular	contemporánea	y,	especialmente,	
por	la	gran	cantidad	de	críticos	literarios	que	se	han	lanzado	a	estudiar	las	
huellas	coloniales	de	la	nación	ibérica	en	África.	
	
CR I ST IÁN 	H . 	 R I CC I 	 	
University	of	California,	Merced	
	
	
CATHER INE 	 INFANTE . 	The	Arts	of	Encounter.	Christian,	Muslims,	and	the	
Power	of	Images	in	Early	Modern	Spain.	Toronto:	U	of	Toronto	P,	2022,					
250	pp.	
	
En	los	últimos	años	estamos	viviendo	una	renovación	en	los	estudios	sobre	
cultura	y	alteridad	en	el	ámbito	mediterráneo,	principalmente	en	lo	referido	
a	 las	 relaciones	 entre	 islam	 y	 cristianismo.	 Estas	 publicaciones	 inciden	
fundamentalmente	en	cómo	el	Mare	Nostrum	no	fue	una	frontera,	sino	que	
un	 espacio	 “poroso”,	 “permeable”,	 donde	 circularon	 objetos,	 personas	 y	
conocimiento.	 En	 este	 contexto	 de	 revisionismo	 del	 pasado	 surge	 el	
presente	 libro,	que	utiliza	el	arte,	o	más	en	particular	 la	cultura	material,	



 
 

731 

para	entender	los	encuentros	interreligiosos	en	la	península	ibérica.	Para	
ello,	 la	autora	emplea	una	amplia	variedad	de	 fuentes,	 tal	vez	una	de	 las	
mayores	 virtudes	 del	 volumen.	 Encontramos	 referencias	 a	 narrativa	 de	
ficción,	 teatro,	 poesía,	 textos	 apologéticos	 y	 procesos	 inquisitoriales,	 por	
citar	 algunos	 de	 los	 géneros	 utilizados.	 Estos	 textos	 son	 analizados	
mostrando	 ambas	 caras	 de	 la	 moneda,	 recurriendo	 tanto	 a	 fuentes	
castellanas	 como	 a	 árabes	 y	 aljamiadas,	 lo	 que	 permite	 conocer	 estas	
identidades	múltiples,	cambiantes,	que	se	pueden	reconstruir	a	través	de	la	
vida	 de	 los	 objetos	 que	 utilizaron	 cristianos-viejos,	 nuevos,	 renegados	 y	
cautivos.	Gracias	a	ello,	el	lector	se	sumerge	en	una	sociedad	cambiante	y	
entiende	no	solo	el	valor	polisémico	de	 las	 imágenes,	sino	también	cómo	
unos	y	otros	las	utilizaron	para	fines	diversos,	fuera	adoctrinar,	demostrar	
su	disconformidad	ante	el	credo	impuesto	o	defenderse	de	las	acusaciones	
de	la	Suprema	Inquisición.	Sobre	ello	insisten	la	introducción	y	conclusiones	
del	volumen,	donde	Infante	expresa	su	objetivo	de	rastrear	la	presencia	de	
estos	 objetos	 de	 devoción	 y	 las	 respuestas	 que	 incitaron	 en	 las	
negociaciones	cruzadas	entre	credos,	en	las	relaciones	interreligiosas	que	
se	 dieron	 en	 la	 península	 ibérica	 en	 particular	 y,	 en	 el	Mediterráneo,	 en	
general.		
	 El	 capítulo	1	 versa	sobre	cómo	 los	apologistas	de	 la	expulsión	de	 los	
moriscos	delimitaron,	no	inocentemente,	cuál	era	su	identidad	religiosa	y	su	
relación	 con	 símbolos	 cristianos	 como	 la	 cruz.	 Compara	 Infante	 las	
narraciones	 de	 Jaime	 Bleda,	 Pedro	 Aznar	 de	 Cardona	 o	 Marcos	 de	
Guadalajara	con	textos	cervantinos	–	especialmente	la	historia	de	Rafala	del	
Persiles	 y	 Sigismunda	 (1617)	 –	 y	 de	 la	 Inquisición.	 Identifica	 cómo	 fueron	
comprendidas	 estas	 imágenes	 dentro	 de	 la	 teología	 morisca,	 en	
comparación	 con	otros	 símbolos	 como	 la	media	 luna	o	 las	 esculturas	de	
Mahoma.	Se	crea	un	diálogo	entre	las	críticas	de	idolatría	a	 los	cristianos	
nuevos,	 con	 su	 condena	 como	 iconoclastas,	 mostrando	 contradicciones	
entre	los	discursos	políticos	en	torno	al	uso	de	las	imágenes	según	la	fuente	
utilizada.	
	 En	contraposición	con	la	postura	cristiano-vieja,	el	capítulo	2	sitúa	qué	
se	puede	extraer	de	la	literatura	islámica	y	aljamiada.	Vuelven	a	aparecer	
referencias	a	la	cruz	o	a	la	Virgen,	juntamente	con	críticas	a	la	idolatría	a	
través	de	tres	leyendas,	siendo	la	más	conocida	la	de	la	doncella	Carcayona.	
Los	textos	aljamiados	son	presentados	con	un	valor	similar	al	que	poseían	
las	imágenes	religiosas	para	los	católicos.	Como	indica	la	autora,	a	través	de	
las	 grafías	 árabes,	 los	 moriscos	 podían	 oponerse	 a	 representaciones	
figurativas	cristianas	en	su	vida	cotidiana.	
	 El	capítulo	3	se	adentra	en	el	caso	de	Granada,	a	través	de	las	lecturas	
de	los	paisajes	culturales	del	Sacromonte	y	las	Alpujarras.	Dejando	de	lado	
los	 conocidos	 casos	 de	 los	 Plomos,	 habla	 de	 cómo	 se	 poblaron	 ambos	



 
 

732 

espacios	de	cruces	a	través	de	textos	tan	interesantes	como	la	“Canción	al	
Sacro	Monte	de	Granada”	(1617)	de	Rodrigo	Fernández	de	Ribera.	Mediante	
las	descripciones	del	lugar,	Infante	reconstruye	cómo	las	imágenes	sirvieron	
para	 continuar	 creando	 identidades	 e	 incidir	 en	 la	 visión	 de	 un	morisco	
iconoclasta	que	atenta	contra	los	símbolos	del	cristianismo.		
	 Los	 capítulos	4	 y	 5	 se	 dedican	 a	 cuestiones	marianas.	 Felipe	 Pereda	
(2007)	ya	indicó	el	importante	valor	de	estas	imágenes	para	la	conversión.	
Partiendo	de	este	contexto,	la	autora	analiza	otros	casos	que	le	sirven	para	
cuestionar	 la	 validez	 de	 dichas	 conversiones	 y	 cómo	 el	 panorama	 fue	
mutando	 tras	 la	 expulsión	 de	 los	moriscos.	 Para	 ello	 utiliza	 interesantes	
ejemplos	como	el	de	Muley	Xeque	y	la	devoción	a	santa	María	de	la	Cabeza.	
	 Lope	de	Vega,	junto	con	Calderón	de	la	Barca,	Rojas	Zorrilla,	y	Fajardo	y	
Acevedo	son	los	protagonistas	del	capítulo	5,	que	trata	sobre	las	imágenes	
marianas	en	el	 campo	de	batalla,	a	 través	de	 las	conocidas	 “comedias	de	
moros”.	Es	de	los	capítulos	más	interesantes,	pues	presenta	un	análisis	de	
larga	duración	que	comprende	mucho	más	que	el	estudio	de	casos	concretos	
como	la	batalla	del	Puig,	la	toma	de	Granada	o	la	guerra	de	las	Alpujarras,	
para	 adentrarse	 en	 cómo	 las	 estructuras	 narrativas	 pervivieron	 sesenta	
años	 tras	 la	 expulsión	 de	 los	 moriscos,	 en	momentos	 en	 que	 ya	 no	 era	
necesario	realizar	una	política	agresiva	frente	al	otro.	

El	 último	 capítulo,	 quizás	 el	 más	 complejo,	 aborda	 el	 asunto	 de	 la	
cautividad	y	los	renegados.	Por	un	lado,	plantea	cómo	el	citado	cautiverio,	
con	los	maltratos	que	supone	en	algunos	casos,	puede	leerse	en	paralelo	a	
la	 lectura	que,	de	algunas	 imágenes,	 sobre	 todo	 las	pasionales,	 se	dio	en	
aquel	 momento.	 No	 en	 vano,	 muchas	 de	 las	 fuentes	 literarias	 parecen	
emplear	recursos	similares	de	los	que	los	artistas	se	sirvieron	para	crear	
dichos	iconos.	Por	otro,	muestra	cómo	algunos	de	los	renegados	(ab)usaron	
(de)	 las	 imágenes	en	ciertos	ámbitos	para	ocultar	su	condición,	de	modo	
similar	a	cómo	los	moriscos	mostraron	ser	buenos	cristianos	para	evitar	la	
condena	inquisitorial.	Con	ello	cuestiona	la	dificultad	de	crear	esquemas	de	
análisis	 de	 estas	 figuras	 de	 devoción,	 fueran	 cruces	 o	 vírgenes,	 pues	 la	
relación	y	uso	que	cada	individuo	hizo	en	cada	contexto	viene	condicionado	
por	sus	propias	necesidades,	anhelos	o	bagaje	cultural	previo.	Para	ello	no	
recurre	 solo	a	 la	 literatura	de	cautivos,	 sino	 también	a	 fuentes	paralelas,	
incluso	 de	 entornos	 como	 el	 protestante,	 como	por	 ejemplo	 Cipriano	 de	
Valera.	

Este	 capítulo	 cierra	 un	 libro	 magnífico,	 donde	 los	 diálogos	
interculturales,	y	los	distintos	modos	de	concebir	la	relación	entre	la	imagen	
y	aquel	que	 la	posee,	venera	o	destruye,	 sirvieron	y	sirven	aún	hoy	para	
construir	 identidades.	 Si	 bien	 no	 descubre	 ninguna	 fuente	 nueva,	 las	
preguntas	de	investigación	que	plantea,	resueltas	con	solvencia,	constituyen	
un	 amplio	 avance	 en	 la	 materia	 y	 aportan	 aire	 fresco	 a	 los	 estudios	



 
 

733 

dedicados	a	las	relaciones	entre	islam	y	cristianismo	en	la	península	ibérica.	
A	 nuestro	parecer,	 se	 convertirá	 en	un	 libro	de	 consulta	 obligada	 en	 los	
próximos	años	para	quienes	nos	dedicamos	a	este	ámbito	de	estudio.	
	
BOR JA 	 FRANCO 	 LLOP I S 	
Universidad	Nacional	de	Educación	a	Distancia	(UNED)	
	
	
DALE 	KN ICKERBOCKER . 	Spain	is	Different?	Historical	Memory	and	the	‘Two	
Spains’	in	Turn-of-the-Millennium	Spanish	Apocalyptic	Fictions.	Cardiff:	U	of	
Wales	P,	2021.	265	pp.	
	
In	 Spain	 is	 Different?,	Dale	 Knickerbocker	 adds	 to	 his	 body	 of	 insightful,	
deeply	researched	and	neatly	argued	explorations	of	Spanish	science	fiction,	
this	 time	 mining	 a	 surprisingly	 rich	 vein:	 the	 turn-of-the-millennium	
apocalyptic	 novel.	 Knickerbocker	 analyzes	 six	 of	 these	 works,	
demonstrating	how	each	incorporates	the	discourses	of	both	science	and	
religion	 as	 a	means	 of	 interrogating	 three	metanarratives	 about	 Spain’s	
history:	the	metanarrative	of	the	Two	Spains	(progressive	or	conservative,	
“backward”	or	“pure”);	of	Spanish	exceptionalism;	and	of	the	Transition,	the	
period	following	the	death	of	the	dictator	Francisco	Franco.	Knickerbocker’s	
reading	of	the	six	novels	reveals	strategies	for	processing	the	unresolved	
trauma	of	 Spain’s	 past	 and	making	 sense	 of	 the	 present.	His	 intent	 is	 to	
demonstrate	how	the	texts	“serve	as	a	release	valve	for	the	repressed	desire	
for	an	open	discussion	of	the	truth	of	what	occurred	in	the	Civil	War	and	
Franco’s	dictatorship,	for	justice	for	the	victims,	and	for	a	sense	of	closure	
that	would	give	meaning	to	the	traumatic	historical	experience”	(5-6).		

The	 book	 is	 divided	 into	 seven	 chapters.	 In	 the	 Introduction,	
Knickerbocker	defines	his	terms,	summarizes	the	historical	events	that	gave	
rise	 to	 the	 three	 metanarratives,	 and	 describes	 how	 science	 fiction	 in	
general	 and	apocalyptic	 fiction	 in	particular	 can	grant	 readers	 the	 ironic	
distancing	 necessary	 to	 achieve	 greater	 cognitive	 understanding	 and	
experience	 emotional	 catharsis	 (16).	 For	 the	 purposes	 of	 his	 study,	
Knickerbocker	defines	apocalyptic	fictions	as	stories	that	represent	“the	end	
of	 one	 civilisation,	 giving	 rise	 to	 a	 radically	 different	 culture	 or	mode	 of	
existence”	(6).	Additionally,	in	their	characters	and	plots	they	share	many	
characteristics	 with	 the	 Bible’s	 famous	myth	 of	 destruction	 and	 rebirth,	
Revelation:	 prophets	 and	 saviors,	 angels	 and	 demons,	 epiphanies	 and	
“divine”	intervention,	and	oftentimes	a	final	judgment	that	ushers	in	some	
version	of	heaven	or	hell.		

Spanish	apocalyptic	fiction’s	affinity	for	biblical	tropes	and	metaphors	
is	important	to	Knickerbocker’s	project	because	of	Christianity’s	centrality	


